
  

 

FIDELIDADE COMO TECNOLOGIA DE CONTROLE: MONOGAMIA, 

COLONIALIDADE E A NEGAÇÃO JURÍDICA DE MÚLTIPLAS 

FORMAS DE AMAR  

 

Lara Bianca Pinto Vieira1 

 

INTRODUÇÃO  

 

O presente trabalho busca realizar uma análise da maneira com que a monogamia como 

estrutura de controle afetivo traduzido pelo dever de fidelidade recíproca2 são operados como 

dispositivos jurídicos de imposição e reiteração de estruturas patriarcais, racistas e sexistas, 

resultado de um processo de colonização que não findou com a independência do Brasil em 

relação à Coroa Portuguesa.  

É partindo de uma perspectiva feminista decolonial, que compreende a 

interseccionalidade como ferramenta de análise fruto de epistemologias construídas por 

feministas negras como Lélia Gonzales, Sueli Carneiro e bell hooks, o trabalho investiga como 

o Direito, ao teimosamente sustentar o princípio da monogamia como critério de legitimidade 

relacional, reafirma violências simbólicas e materiais contra corpos que fogem à norma 

estabelecida em um período colonial, no qual o padrão de existência era eurocentrado, 

essencialmente masculino, branco e heterossexual. 

Para tanto, é necessário compreender quais são essas estruturas de opressão que se 

imbricam na criação das identidades afetivo-sexuais que são negadas e desumanizadas pela 

sociedade, e pelo Estado, através do ordenamento jurídico. Isso significa verificar como são 

tratadas as pessoas que subvertem ao padrão afetivo-sexual que é cis-heteronormativo e 

monogâmico, uma vez que a não há discussão acerca de afetividade sem a realização que a 

monogamia não é uma escolha individual, mas um padrão compulsório de existência.  

Falar de afetividade é extremamente necessário uma vez que o amor é uma ramificação 

do direito humano à felicidade, e a discussão acerca da monogamia vai além de debater o 

poliamor e as possibilidades do amor livre, mas implica no entendimento que a raiz de inúmeros 

problemas reside nessa estrutura de controle, desde a solidão das mulheres negras à violência 

 
1 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Estudos Interdisciplinares sobre Mulheres, Gênero e Feminismo 

(PPGNEIM-UFBA). Bacharel em Direito pela UGV-Centro Universitário em União da Vitória/PR. Bolsista 

FAPESB. E-mail: larabianca.vieira@outlook.com. 
2 Art. 1566, I do Código Civil. 



  

 

doméstica, atravessando as intersecções da existência humana, instrumentalizando a violência 

destinada aos grupos que vivem à margem.  

bell hooks (2018) entende que a margem é, para além de um lugar de opressão, um lugar 

de possibilidades, de resistência – ou “re-existências” - dessa forma, é imprescindível a leitura 

e escuta de mulheres, em especial mulheres negras, que mostram justamente caminhos de 

transgressão dos limites impostos pelo patriarcado branco e pela heternormatividade e 

monogamia compulsória.  

Falando de afetividades e feminismos, a monogamia é produto de um processo 

explorador e violento que por séculos buscou coibir existências divergentes à lógica cristã, vê 

se a necessidade de entender como a colonialdiade de gênero, que engloba a colonidade afetiva, 

se apresentava e se apresenta nos dias atuais.  

A colonialidade afetiva- e sexual - caminha ao lado da colonialidade do poder e saber 

de Aníbal Quijano3, bem como a colonialiadade de gênero de María Lugones, e diz respeito aos 

padrões de relacionamentos amorosos restritos à lógica monogâmica héteropatriarcal que foi 

imposta pelo regime colonial português, construído pelos dogmas religiosos e pelo império, que 

tinha por meta “civilizar” as sociedades tidas como primitivas, e essa “barbárie” descrita pelos 

portugueses, dizia respeito ao modo de vida social, econômico, e afetivo dos povos nativos, 

bem como dos grupos escravizados.  

À época, a colonialidade afetiva se expressava pela imposição sacramentalizada do 

casamento, a criminalização do incesto, masturbação, adultério, sodomia e demais práticas 

consideradas desviantes que eram amplamente e forçosamente perseguidas pelo Tribunal do 

Santo Ofício da Inquisição portuguesa (Vainfas, 1987, p. 234), e mesmo com o fim da era 

colonial, e com a pós-coloniadade, ainda se vê os amores sendo restringidos aos limites 

religiosos impostos pela colonização portuguesa. 

A dicotomia hierárquica como uma marca do humano também tornou-se uma 

ferramenta normativa para condenar os/as colonizados/as. As condutas dos/as 

colonizados/as e suas personalidades/almas eram julgadas como estiais e portanto não 

gendradas, promíscuas, grotescamente sexuais e pecaminosas. Mesmo que nesse 

tempo a compreensão do sexo não fosse dimórfica, os animais eram diferenciados 

como machos e fêmeas, sendo o macho a perfeição, a fêmea a inversão e deformação 

do macho. Hermafroditas, sodomitas, viragos e os/as colonizados/as, todos eram 

entendidos como aberrações da perfeição masculina (Lugones, 2014, p. 936-937) 

 

 
3 “A colonialidade do poder implica relações sociais de exploração/dominação/conflito em torno da disputa pelo 

controle e domínio do trabalho e seus produtos, da natureza e seus recursos de produção, pelo controle do sexo e 

seus produtos, da reprodução da espécie, da subjetividade e seus produtos, materiais e intersubjetivos, inclusive o 

conhecimento e a autoridade, e seus instrumentos de coerção” CURIEL, Ochy. Construindo metodologias 

feministas desde o feminismo decolonial, 2019, p. 131. 



  

 

Nos dias atuais, observa-se a colonialidade dos afetos na impossibilidade social e 

jurídica do reconhecimento de relações amorosas que não sejam compostas por um homem e 

uma mulher e que busque a constituição familiar pela procriação - finalidade matrimonial 

determinada pelos dogmas católicos e que continua regendo os matrimônios na atualidade – de 

modo que o binarismo e monocultura característicos da coloniadade se faz presente nas relações 

e trocas humanas.  

Homem/mulher; solteira/casada; hétero/gay; categorias que constituem itens a serem 

preenchidos a fim de que as relações amorosas sejam válidas aos olhos de diferentes grupos 

sociais, e também aos olhos do Direito brasileiro. Considerando que gênero significa e constrói 

a raça, bem como a raça importa no gênero, importante entender como a coloniadade afetiva-

sexual-de gênero afeta pessoas de diferentes classes e raças, uma vez que todas essas categorias 

foram construídas pela mesma ótica colonial.  

Até hoje as pessoas negras sofrem com os estereótipos construídos e impostos pela 

colonização, levando mulheres negras a viver diferentes níveis de solidão, sexualização 

excessiva, sofrendo em seus casamentos e em seus partos por serem vistas como uma fortaleza, 

os homens negros – assim como as mulheres – hiperssexualizados se sentem incapazes de 

constituir relacionamentos amorosos e afetivos saudáveis4, e tudo isso, assim como tantas 

outras fraturas, são herança da colonização e características da coloniadade.  

É nessa constante regulação afetiva e reafirmação da cultura do colonizador que se vê 

espaço para a atuação feminista decolonial, que busca descolonizar o gênero e suas 

ramificações. Nas palavras de María Lugones (2014, p. 941), chama-se a análise da opressão 

de gênero racializada capitalista de “colonialidade de gênero” e chama-se a possibilidade de 

superar a colonialidade do gênero de “feminismo decolonial”. 

O feminismo decolonial, retomando boa parte dos postulados do giro decolonial e dos 

feminismos críticos, nos oferece uma nova perspectiva de análise para entendermos 

de forma mais complexa as relações e entrelaçamentos de “raça”, sexo, sexualidade, 

classe e geopolítica. Essas propostas, feitas principalmente por feministas indígenas e 

de origem indígena, afrodescendentes, populares, feministas lésbicas, entre outras, 

têm questionado as formas como o feminismo hegemônico, branco, branco mestiço e 

com privilégios de classe entende a subordinação das mulheres, a partir de suas 

próprias experiências situadas, reproduzindo o racismo, o classismo e o 

heterossexismo em suas teorias e práticas políticas (Curiel, 2019, p. 124). 

 

É esse feminismo crítico que é capaz de entender as camadas que constroem a existência 

humana e defender as pautas que dizem respeito não só à mulher universal tão defendida pelo 

feminismo hegemônico europeu e que vai compreender como a afetividade vai além do 

 
4 VIANA, Matheus da Rocha. Decolonizando afetos: a presença do colonialismo na construção de afetos da 

população negra e a decolonialidade do ser. 2019, p. 72 



  

 

casamento, e como a imposição monogâmica característica da colonização e colonialidade vai 

muito além das relações abertas ou do poliamor, mas implica na divisão sexual do trabalho, nos 

crimes de violência de gênero5, as relações amorosas de pessoas racializadas, entre outros 

aspectos da vida humana que são diariamente violentamente negados, não só pela sociedade, 

mas pelo Estado e pelo Direito.  

Vê-se assim, que questionar a monogamia e o dever de fidelidade recíproca como 

tecnologia de controle estatal chancelado pelo Estado implica na compreensão das diferentes 

matrizes que se interconectam e se impões sobre os indivíduos, e essa compreensão que 

atravessa camadas é instrumentalizada pela interseccionalidade, metodologia de compreensão 

de vida que vai além do termo cunhado por Kimberlé Crenshaw (2019) ao introduzir discussões 

de feministas negras nos tribunais norte-americanos e no contexto jurídico como um todo. 

 

METODOLOGIA  

 

Trata-se de uma pesquisa feminista, que, indiferente de qual área se conecta, só é 

possível quando considerando tais particularidades que atravessam as mulheres latinas, uma 

vez que, epistemologias feministas por muito tempo foram desautorizadas e deslegitimadas pela 

Ciência Moderna, que é colonial, e isso se agrava quando se trata de epistemologias negras, 

silenciadas pelo pacto da branquitude, violência escondida por trás do discurso da neutralidade. 

Assim,  

[...] pensar em uma ciência feminista – ou em qualquer outra possibilidade de ciência 

politizada – requer, como primeiro passo, a desconstrução dos pressupostos 

iluministas quanto à relação entre neutralidade, objetividade e conhecimento 

científico. Requer, portanto, a construção de uma epistemologia feminista - de uma 

teoria crítica feminista sobre o conhecimento –, que possa autorizar e fundamentar 

esse saber que se quer politizado (Sardenberg, 2007, p. 3). 

Assim, na busca de construir uma ciência jurídica feminista, a metodologia também 

deve ser feminista considerando epistemologias não hegemônicas. Ainda que, questione-se a 

existência de um método essencialmente feminista, a crítica feminista das estruturas sociais é 

de extrema importância. É através de uma abordagem crítica e reflexiva do feminismo na 

ciência que epistemologias não hegemônicas serão validadas, uma vez que, como explica 

Sandra Harding (1998) as experiências e perspectivas das mulheres e demais grupos 

marginalizados produzem conhecimento mais complexo e crítico, justamente por não 

ignorarem as particularidades e intersecções destes grupos.  

 
5 Como por exemplo, os crimes de violência doméstica (art. 5º da Lei nº 11.340/2006) e feminicídio (art. 121, § 

2º, VI, do Código Penal) 



  

 

Assim, além de uma pesquisa qualitativa, exploratória e bibliográfica, trata-se de uma 

pesquisa feminista, e é através da análise crítica feminista do direito que será possível atingir 

metodologicamente os objetivos listados. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 A partir da discussão acima apresentada, vê-se que é possivel estabelecer uma relação 

causa-efeito entre a colonização do Brasil pela Coroa Portuguesa e o estabelecimento de 

padrões de existência afetivo-sexuais que são perpetuadas pelo Direito brasileiro e seguem 

deslegitimando estratégicamente relacionamento amorosos que fogem à lógica heteronormativa 

e monogâmica.  

A interseccionalidade se torna uma ferramenta de intelegibilidade de mundo e assim, é 

possível entender como a imposição monogâmica recai de forma diferente para diferentes 

grupos, de maneiras e graus distintos, sendo que o questionamento dos padrões de 

relacionamento e da fidelidade vão além do discurso liberal do “amor livre”, herança do 

feminismo branco da década de 70, mas demonstram como a não monogamia e a vivência de 

mulheres, pessoas negras e pessoas LGBTQIAP+ subvertem a norma hegemônica.  

Assim, a não monogamia pode ser pensada como uma prática e uma estética de 

resistência frente ao modelo universalizado de família que é imposto pelo Direito brasileiro, 

que participa diretamente na manutenção de uma lógica colonizadora de afetividades. Para além 

disso, através do feminismo decolonial e da interseccionalidade, observou-se que a monogamia 

e sua imposição atravessam diferentes grupos sociais de maneiras diversas, de modo que a não 

monogamia torna-se uma estratégia de re-existência, que cresce à margem para criticar os 

modelos socialmente e juridicamente estabelecidos através da fidelidade e do dever que é 

decretado através dos laços matrimoniais. 

Partindo disso, pretende-se investigar mais a fundo a fidelidade como dever jurídico e 

qual a validade de sua existência no ordenamento jurídico, sempre pela perspectiva crítica da 

interseccionalidade e do feminismo decolonial.. 

 

Palavras Chaves: colonialidade, direito, gênero, fidelidade, monogamia.  

  

REFERÊNCIAS  

 



  

 

BRASIL. Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código Civil. Diário Oficial da 

União: seção 1, Brasília, DF, ano CXL, n. 8-E, p. 1-47, 11 jan. 2002. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406.htm. Acesso em: 11 jun. 2025. 

 

CRENSHAW, Kimberlé. O feminismo negro e a crítica à antidiscriminação. In: HIRATA, 

Heloisa; LABRUSSE-RIOU, Catherine (org.). Pensamento feminista: conceitos 

fundamentais. Tradução de Christine Rufino Dabat et al. São Paulo: Boi Tempo, 2019. p. 

214-235. 

 

CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas desde o feminismo decolonial. In: 

BALDUINO, Paula de Melo et. al. (org.). Descolonizar o feminismo. Brasília: Instituto 

Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Brasília, 2019. 

 

HOOKS, bell. Teoria feminista: da margem ao centro. 2. ed. Traduzido por Heci Regina 

Candiani. São Paulo: Elefante, 2018.  

 

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas. V. 23, N. 03, 

2014, p. 935-952. 

 

VAINFAS, Ronaldo. Sodomia, mulheres e Inquisição: notas sobre sexualidade e 

homossexualismo feminino no Brasil colonial. Anais do Museu Paulista: História e Cultura 

Material, v. 35, p. 233-250, 1987. Disponível em 

https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/download/216058/198110. Acesso em 11 jun. 

2025. 

 

VIANA, Matheus da Rocha. Decolonizando afetos: a presença do colonialismo na 

construção de afetos da população negra e a decolonialidade do ser. Revista Textos 

Graduados - Número 1, Volume 5, Janeiro 2019. Disponível em 

https://periodicos.unb.br/index.php/tg/article/view/22499. Acesso em 11 jun. 2025. 


