
  

 

 

EPISTEMICÍDIO INDÍGENA E A VERDADE UNIVERSAL: 

ROMPENDO ESTRUTURAS COLONIAIS DO SABER 

 

Sayonara Hallin Martins Andrade1 

Flávia de Ávila2 

Pedro Henrique Moreira Rocha3 

 

INTRODUÇÃO  

 

A decolonialidade é o movimento que busca romper com a atual conformação do 

sistema-mundo a partir do desengajamento epistêmico, político e econômico frente ao 

eurocentrismo consolidado com a colonialidade. Nesse sentido, é importante destacar que a 

desarticulação das estruturas físicas de controle colonial nos países do Sul global, na 

modernidade, não resultou no fim da dominação em tais localidades. A modernidade e a 

colonialidade são duas faces do mesmo movimento.  

Um dos sustentáculos da colonialidade/modernidade é o discurso da verdade universal, 

neutra e racional, que legitima o monopólio do conhecimento eurocêntrico em que todas as 

outras possibilidades de saberes são entendidas como primitivas, folclore, e não 

conhecimento/teoria, porque estes últimos só podem ser produzidos sob categorias 

eurocêntricas do saber. 

Assim, os colonizadores europeus dizimaram, desde 1492, cerca de 70 milhões de 

indígenas (Filho, 2019) e o discurso de inferioridade dos povos ameríndios foi um dos 

principais argumentos para justificar o genocídio e o epistemicídio dessa população. Nesse 

sentido, a partir de investigação documental e revisão bibliográfica, discutimos os saberes dos 

povos ameríndios como primordiais para analisar a verdade universal moderna como um 

discurso hegemônico. Concluímos, assim, que o resgate da cultura popular, enquanto cultura 

indígena, compõe a noção de que as memórias silenciadas pela colonialidade/modernidade 

 
1 Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade Federal de Sergipe (PRODIR/UFS) e 

bolsista acadêmica pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). E-mail:  

sayonaramartins29@gmail.com;  
2 Doutora em Direito Público pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, professora do Departamento 

de Relações Internacionais da Universidade Federal de Sergipe e do PRODIR/UFS. E-mail: 

flaviadeavila@gmail.com;  
3 Mestrando no Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade Federal de Sergipe (PRODIR/UFS) e 

bolsista acadêmico pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). E-mail: 

pedrohenriquemoreirar@gmail.com. 

mailto:sayonaramartins29@gmail.com
mailto:flaviadeavila@gmail.com
mailto:pedrohenriquemoreirar@gmail.com


  

 

ressurgem das fissuras da verdade eurocêntrica e articulam-se para alcançar uma verdadeira 

libertação. 

 

METODOLOGIA (OU MATERIAIS E MÉTODOS) 

 

 A metodologia utilizada no trabalho foi a investigação documental e revisão 

bibliográfica, em especial com o marco teórico da decolonialidade a partir das noções 

epistemicídio, de Grosfoguel (2009; 2016), e discurso, de Pinto e Mignolo (2015). Foi 

estabelecido um raciocínio dedutivo, de natureza exploratória. 

 

RESULTADOS E DISCUSSÕES  

 

A continuidade da colonialidade na modernidade é entendida por Aníbal Quijano a 

partir da noção de “colonialidade do poder”. Esta última vincula-se à concentração de capital, 

do trabalho assalariado, do mercado de capital etc., à nova perspectiva sobre o tempo e à história 

imposta pela modernidade, que implica, necessariamente, na dessacralização das hierarquias e 

autoridades de modo que a individualização das pessoas só adquire sentido nesse contexto 

(Quijano, 2005, p. 114). 

Grosfoguel (2009, p. 56) elucida que a colonialidade do poder se refere a “situações 

coloniais”, que são a opressão/exploração cultural, política, sexual e econômica de grupos 

étnicos/racializados subordinados por grupos étnico/raciais dominantes, com ou sem a presença 

da administração colonial (Grosfoguel, 2009, p. 56). 

Dessa forma, partimos da compreensão que a atual conformação moderna se relaciona 

intimamente com a colonialidade tendo em vista que, em que pese a desarticulação das 

estruturas de controle da administração colonial, a dominação econômica, política e cultura 

eurocêntrica do Norte global continua a prosperar no Sul global.  

Nesse contexto, a modernidade é um projeto local que visa dominar o mundo de forma 

epistêmica, econômica e política (Pinto; Mignolo, 2015, p. 385). Tal dominação é sustentada, 

também, a partir do privilégio epistêmico que garante aos homens ocidentais o direito de definir 

o que é verdade, o que é a realidade e o que é melhor para os demais de modo a legitimar o 

monopólio do conhecimento que gera estruturas e instituições que produzem o racismo/sexismo 

epistêmico e desqualifica outros conhecimentos e vozes críticas aos projetos 

imperiais/coloniais/patriarcais (Grosfoguel, 2016, p. 25) (grifos nossos). 



  

 

Concordando com tal argumentação, Pinto e Mignolo (2015, p. 387) entendem que a 

modernidade esconde a discursividade, localidade e dominação epistêmica, econômica e 

política do mundo em seu subtexto. Enquanto discurso, a modernidade se sustenta ao ocultar 

esse caráter. Para compreender a modernidade enquanto discurso hegemônico é necessário 

compreender os sustentáculos do mito da verdade universal eurocêntrica. 

A ideia de verdade universal, objetiva e imparcial da colonialidade/modernidade foi 

construída a partir do epistemicídio, dentre outros, de povos ameríndios. Grosfoguel (2016, p. 

30) entende que a filosofia cartesiana exerce grande influência nos projetos ocidentalizados de 

produção de conhecimento porque inaugurou o mito de que o “Eu” produz conhecimento de 

um “não lugar” que é neutro, objetivo e imparcial. Assim, todo conhecimento que não segue a 

lógica cartesiana é tendencioso, inválido e inferior.  

Conforme elucida Geni Núñez (2021), para o povo indígena guarani, todos os seres têm 

espírito e são parentes uns dos outros. Na cosmovisão de mundo guarani, os deuses vivem 

conosco, no vento, nos rios e nas águas de modo que o “não lugar” cartesiano é impensável já 

que o corpo e espírito, não separados, ocupam espaço no mundo. 

A “conquista” das Américas, no século XVI, ocorreu em um contexto de surgimento de 

novos discursos e formas de dominação já que, naquele cenário, advinha a criação do sistema-

mundo eurocentrado. Ramón Grosfoguel (2016, p. 35) aponta para a transformação, no século 

XVI, das antigas formas de classificação social imperialista existentes desde os séculos III e 

IV. Os métodos de dominação e evangelização empregados em Al-Andalus foram 

transportados para as Américas, no século XVI, com a criação de um novo imaginário e nova 

hierarquia social. O genocídio e o epistemicídio compõem a tática de apagamento dos saberes 

e imaginários de outras formas de vida. 

A religião, a raça e o império estavam imbricados em um contexto que sempre apontava 

para a superioridade de determinada raça, determinada religião e a possibilidade de existência 

de um único império: o europeu ocidental. Apesar do período que antecede o século XVI 

registrar outros casos de expansão colonial, Pinto e Mignolo (2015, p. 388) entendem que 

nenhum outro chegou ao ponto de articular um discurso tão universalista e totalitário quanto os 

europeus ocidentais a partir do Renascimento.  

A filosofia e as ciências ocidentais, inseridas no cenário narrado acima e a partir da 

noção de que o lugar epistêmico étnico-racial/sexual/de gênero do sujeito que enuncia o 

discurso encontra-se desvinculado do próprio sujeito na epistemologia, criaram o mito do 

conhecimento universal (Grosfoguel, 2009, p. 46).  



  

 

O mito do conhecimento universal, anunciado por um sujeito que ocupa um não-lugar, 

foi e é utilizado como justificativa para eliminar todos os saberes que partem de noções para 

além da racionalidade estrita. Sem o lugar do sujeito da enunciação e com o mito da 

universalidade, a dominação colonial europeia/euro-americana construiu por todo o globo a 

noção de conhecimento superiores e inferiores e, consequentemente, povos superiores e 

inferiores (Grosfoguel, 2009, p. 47). Contudo, esse “não lugar” é um subtexto que esconde um 

lugar bem delimitado: a Europa ocidental. O conhecimento dito imparcial e universal é, na 

verdade, totalmente parcial e local. 

Partimos sempre de algum lugar e esse lugar sempre está situado nas estruturas de poder 

do sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial/moderno. É por esse motivo que relacionar o 

sujeito que fala ao seu lócus geopolítico e corpo-político é, também, contribuir para a destruição 

da noção universalizante de mundo e alcançar, assim, múltiplas possibilidades de existência. 

Para Kum Tum Akroá Gamela, a colonização é, essencialmente, a negação do outro e 

vai desde a negação subjetiva até a eliminação física (Milanez et al, 2019, 2172):  

e aí eu tenho pensado assim: essa questão do genocídio começa quando os 

europeus chegaram aqui e disseram: “Não são nada, nem são gente, nem são 

humanos, que não têm fé, porque não tem lei, porque não tem rei. Então são o 

que? São nada”. Daí pra cortar a cabeça ou partir ao meio com um facão ou 

atravessar com uma bala não faz muita diferença, porque a morte já foi 

decretada, foi executada antes. Nós, indígenas, temos que conviver todo dia 

tendo que provar a existência, a vida, mas já com a morte decretada. É um 

negócio meio maluco a gente provar que está vivo, quando outros que estão 

no lugar do poder disseram que você não existe mais.  

 

A negação dessa existência é a negação de toda a possibilidade de mundo a partir da 

ótica indígena. Modificar a estrutura universalizante de mundo é ir além da modernidade 

eurocêntrica, é descolonizar o conhecimento. “Não é por outra razão que o primeiro e mais 

fundamental passo proposto pela opção decolonial é justamente o desligamento ou 

desengajamento epistêmico” (Pinto; Mignolo, 2015, p. 386).  

Nesse contexto, segundo Grosfoguel (2016, p. 44), toda a tradição cultural ou epistêmica 

foi afetada pela modernidade eurocêntrica e muitos aspectos do eurocentrismo foram 

engessados por essas epistemologias. Contudo, o referido autor entende que existem 

perspectivas epistêmicas não ocidentais que guardam uma exterioridade relativa da 

modernidade eurocêntrica. A partir dessa ideia de relativa exterioridade, compreendemos a 

decolonialidade como um esforço radical de desligamento e superação das estruturas de poder 

do sistema-mundo em que, a partir dos saberes dos povos originários, é possível rearticular 



  

 

antigas cosmologias, artes, ciências, saberes e formas de intercâmbio não comoditificadas 

(Pinto; Mignolo, 2015, p. 395).  

Nesse limiar, para Geni Núñez (2021), o colonialismo impôs um “sistema de 

monoculturas” em que a não concomitância é o ponto principal para compreender uma lógica 

em que somente um deus é legítimo, um amor é verdadeiro e uma sexualidade pode ser aflorada. 

“Esse modo unívoco de existir só consegue se positivar na negativação de outros seres, 

operando através de uma lógica parasitária” (Nuñez, 2021, p. 2).  

Para a autora, a busca pela verdade absoluta é sintoma do colonialismo. Para romper 

com a monocultura de pensamento eurocêntrico e valorizar antigas cosmologias é necessário 

valer-se de outros critérios em que perguntas como “essa narrativa de mundo promove saúde?” 

e “essa cosmologia inspira coletividade e partilha ou mérito e superioridade?” são utilizadas 

para reflorestar nossa existência (Nuñez, 2021, p. 4-5). 

Entendemos que tal articulação está relacionada com a ideia de “filosofia da libertação” 

de Enrique Dussel (2016). Para o citado autor, a filosofia da libertação parte da reexistência da 

cultura popular, que é a cultura dos oprimidos e dos desprezados pelo sistema dominante. Por 

meio das fissuras culturais internas da modernidade, reagem aqueles que são o lado subalterno 

da diferença colonial (Grosfoguel, 2009).  

Nesse sentido, a preservação e destaque às culturas indígenas é a formulação de uma 

cultura popular de resistência epistêmica para descolonizar a perspectiva de conhecimento que 

se apresenta como universalista e eurocêntrica. Os diversos saberes e conhecimentos 

ameríndios, em que a cosmologia, afetos, sabedoria com os diversos seres das águas, das matas 

e do céu são protagonistas, devem compor a pluralidade de mundo tendo em vista que o pluri-

verso, ao invés do uni-verso, é um dos objetivos da decolonialidade. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 O presente resumo expandido objetivou analisar o discurso hegemônico moderno acerca 

da verdade e como esse discurso foi construído a partir, também, do epistemicídio de povos 

originários ou aborígenes da América Latina. Nesse sentido, discutimos como o século XVI é 

considerado como o marco inicial de um projeto de dominação e exploração do Norte sobre o 

Sul global. 

Dessa forma, após a análise do referencial teórico suscitado, concluímos que a cultura 

indígena é compreendida como cultura popular e o resgate dessa cultura compõe parte do 



  

 

quadro da resistência epistêmica decolonial. A partir das fissuras da verdade eurocêntrica 

cunhada pela modernidade/colonialidade, emergem as vozes e memórias silenciadas. Por fim, 

destacamos que mais estudos sobre o tema estão em desenvolvimento tendo em vista a 

complexidade da questão e necessidade de compreender, com maior profundidade, as propostas 

decoloniais de mundo. 

 

Palavras Chaves: Decolonialidade; Epistemicídio indígena; Pluri-verso. 

  

REFERÊNCIAS  

 

FILHO, Paulo Cannabrava. Maior genocídio da Humanidade foi feito por europeus nas 

Américas: 70 milhões morreram. Diálogos do Sul Global, São Paulo, 2019. Disponível em: 

https://dialogosdosul.operamundi.uol.com.br/maior-genocidio-da-humanidade-foi-feito-por-

europeus-nas-americas-70-milhoes-morreram/. Acesso em: 03 jun. 2025. 

 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-

coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista 

Periferia, v. 1, n. 2, jul.-dez., p. 41-91, 2009 [publicado em 2012]. Disponível em: 

https://doi.org/10.12957/periferia.2009.3428. Acesso em: 21 maio 2025. 

 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios ao longo do século XVI. 

Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 25-49, 2016. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/view/6078. Acesso em: 13 maio 2025. 

 

MILANEZ, F. et al. Existência e diferença: o racismo contra os povos. Revista Direito e 

Práxis, Rio de Janeiro, v. 10, n. 3, p. 2161–2181, 2019. Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/43886. Acesso em: 8 jun. 2025. 

 

NÚÑEZ, Geni. Monoculturas do pensamento e a importância do reflorestamento do imaginário. 

ClimaCom – Diante dos Negacionismos, Campinas, ano 8, n. 21, p. 1-8, 2021. Disponível 

em: https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/monoculturas-do-pensamento/. Acesso em: 

10 jul. 2025. 

 

PINTO, Júlio Roberto de Souza; MIGNOLO, Walter D. A modernidade é de fato universal? 

Reemergência, desocidentalização e opção decolonial. Civitas, Porto Alegre, v. 15, n. 3, jul.-

set., p. 381–402, 2015 [publicado em 2016]. Disponível em: https://doi.org/10.15448/1984-

7289.2015.3.20580. Acesso em: 24 maio 2025. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 

latino-americanas. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005. p. 117-

142. Disponível em: https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-

Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-

latinoamericanas-LIVRO.pdf. Acesso em: 15 abr. 2025. 

https://dialogosdosul.operamundi.uol.com.br/autor/paulo-cannabrava-filho/
https://dialogosdosul.operamundi.uol.com.br/maior-genocidio-da-humanidade-foi-feito-por-europeus-nas-americas-70-milhoes-morreram/
https://dialogosdosul.operamundi.uol.com.br/maior-genocidio-da-humanidade-foi-feito-por-europeus-nas-americas-70-milhoes-morreram/
https://doi.org/10.12957/periferia.2009.3428
https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/view/6078
https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/43886
https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/43886
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/monoculturas-do-pensamento/
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2015.3.20580
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2015.3.20580
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf


  

 

 


