
 

A MULHER NA ÍNDIA ATRAVÉS DOS OLHOS DE BIMALA EM “A 

CASA E O MUNDO” DE RABINDRANATH TAGORE 

 

Maria Beatriz Pereira Barbosa 1 

Kleber José Fonseca Simões 2 

 

RESUMO: Este presente ensaio tem como objetivo examinar o impacto da colonização britânica 

na Índia e suas ramificações na vida das mulheres indianas, com foco na obra literária de 

Rabindranath Tagore, "A Casa e o Mundo". Através da lente da teoria da interseccionalidade, 

explora-se como as experiências de mulheres como Bimala refletem as complexas interações de 

gênero, classe, raça e até mesmo a questão do colonialismo. Analisamos a luta de Bimala entre 

tradição e modernidade, seu papel no movimento Swadeshi e suas conexões com figuras 

mitológicas. Ao examinar essas questões, destacamos a resistência feminina e as lutas por 

emancipação que ecoam até os dias atuais na sociedade indiana. 

Palavras-chave: Rabindranath Tagore, Interseccionalidade, Colonialismo, Sociedade Indiana, 

Mulheres Indianas. 

 

ABSTRACT: This present essay aims to examine the impact of British colonization in India and 

its ramifications on the lives of Indian women, focusing on the literary work of Rabindranath 

Tagore, “The Home and the World”. Through the lens of intersectionality theory, it explores how 

the experiences of women like Bimala reflect the complex interactions of gender, class, race, and 

even the issue of colonialism. We analyze Bimala’s struggle between tradition and modernity, 

her role in the Swadeshi movement, and her connections with mythological figures. By 

examining these issues, we highlight female resistance and the struggles for emancipation that 

echo to this day in Indian society. 

Keywords: Rabindranath Tagore, Intersectionality, Colonialism, Indian Society, Indian Women. 

 

INTRODUÇÃO 

 

A colonização britânica na Índia, estabelecida entre os séculos XVIII e XX, moldou 

profundamente as estruturas sociais, políticas, culturais e de gênero do país. Iniciado com a 

atuação da Companhia das Índias Orientais e consolidado com o domínio da Coroa Britânica 

após a Revolta dos Cipaios, em 1857, o imperialismo britânico impôs uma ideia de modernidade 

europeia que entrou em tensão com as tradições locais. A presença colonial britânica não apenas 

redefiniu a geopolítica do subcontinente, mas penetrou nas estruturas mais íntimas da vida social, 

especialmente no que se refere ao papel da mulher, suas atribuições e os espaços que lhe eram 

permitidos ocupar. 

                                                             
1 Graduanda do Curso de Licenciatura em História, UNEB Campus XIV, pereirabarbosa.mariabeatriz@gmail.com 
2 Prof. Dr. Do Curso de História da Universidade do Estado da Bahia (UNEB) Campus XIV na cidade de Conceição 

do Coité (BA), simoes_kleber@yahoo.com.br 



 

Nesse contexto, a figura feminina indiana foi atravessada por diversas camadas de 

opressão, entre elas o patriarcado local, os códigos de casta, e as imposições morais e sociais do 

colonizador. Essa complexidade exige um olhar teórico que abarque as múltiplas formas de 

subalternidade às quais essas mulheres estavam sujeitas. É nesse ponto que a teoria da 

interseccionalidade, conforme proposta por autoras como Kimberlé Crenshaw e Joan Scott, 

torna-se uma ferramenta indispensável para a análise das relações entre gênero, classe, casta, raça 

e colonialismo na Índia colonizada. 

Este ensaio busca analisar a representação da mulher indiana a partir da personagem 

Bimala, no romance A Casa e o Mundo (Ghare Baire) de Rabindranath Tagore, publicado em 

1916. A obra, ambientada em meio ao fervor nacionalista do movimento Swadeshi, apresenta 

uma protagonista envolta em dilemas morais, emocionais e políticos, transitando entre o espaço 

privado/doméstico e o espaço público/político. Ao observar a trajetória de Bimala, é possível 

compreender como o processo de emancipação feminina se dá de maneira entrelaçada aos 

discursos nacionalistas, religiosos e afetivos da sociedade indiana daquele período. 

A escolha da obra de Tagore se justifica por seu valor literário, histórico e político. 

Tagore, como pensador humanista e ativista cultural, foi uma das vozes mais influentes na crítica 

ao colonialismo europeu e às estruturas patriarcais que se solidificaram tanto sob a tradição 

indiana quanto sob o domínio britânico. Sua literatura permite enxergar as contradições da 

sociedade bengali de sua época e oferece uma visão crítica das transformações pelas quais o país 

passava, além disso, Tagore foi o primeiro asiático a receber o Prêmio Nobel de Literatura 

(1913), o que evidencia a importância e o alcance de sua obra. 

Como analisa Banerjee (2021), Bimala pode ser compreendida como uma figura de 

transição entre o espaço tradicional do lar e o espaço político da nação em transformação. A 

autora ressalta que a personagem incorpora os dilemas da mulher bengali moderna, confrontada 

com impulsos de autonomia afetiva e nacionalista, essa tensão, que se expressa tanto no campo 

simbólico quanto nas escolhas subjetivas da personagem, revela uma tentativa de romper com o 

purdah não apenas físico, mas também intelectual e existencial. Nesse sentido, o Dossiê 45 

(2021), produzido pelo Instituto Tricontinental de Pesquisa Social, reforça que a condição da 

mulher indiana sempre esteve situada na intersecção entre dominação colonial e patriarcado 

local. 

A luta por direitos e emancipação passa, portanto, pela compreensão dessas estruturas 

combinadas de opressão. Complementando esse panorama, o Portal Fidelizarte (2023) destaca a 

importância do romance A Casa e o Mundo como obra-chave para o entendimento das tensões 

entre tradição e modernidade, revelando como Tagore utiliza a ficção para refletir sobre os papéis 

sociais impostos às mulheres e suas possibilidades de ruptura. 



 

O objetivo central deste trabalho é compreender como a personagem Bimala encarna os 

dilemas da mulher indiana no contexto colonial, sendo atravessada por ideais conflitantes de 

tradição e modernidade, busca-se evidenciar como o romance projeta uma crítica à reclusão da 

mulher ao espaço doméstico e como Bimala, ao romper esse limite, se transforma em símbolo 

de resistência e transformação, ainda que permeada por contradições. A metodologia utilizada 

para a realização deste estudo foi a análise bibliográfica com enfoque qualitativo, a leitura crítica 

da obra literária foi complementada com referenciais teóricos da história, dos estudos culturais e 

da crítica pós-colonial, especialmente autores como Edward Said (1993), Joan Scott (1995), 

Natanael de Freitas Silva (2015), entre outros. A partir dessa base, foram analisadas as 

representações discursivas da mulher, o papel do nacionalismo e o atravessamento das figuras 

míticas como Sita, Durga e Kali na construção da identidade feminina na obra. 

Os resultados apontam que a personagem Bimala protagoniza uma ruptura com o ideal 

de feminilidade passiva e obediente, ao passo que se envolve em questões políticas e sociais, 

demonstrando agency, ou seja, capacidade de ação e escolha, em um contexto que historicamente 

lhe foi negado. Essa transformação da personagem, do recato à insurgência, não se dá de forma 

linear ou sem consequências, ao contrário, Bimala representa a tensão entre desejo e dever, entre 

paixão e lealdade, entre identidade individual e coletiva. Sua jornada reflete os conflitos de uma 

mulher dividida entre os limites do purdah (a reclusão feminina) e os apelos de um movimento 

nacionalista carregado de significados ambíguos. 

Conclui-se que A Casa e o Mundo não apenas narra uma história de amor e política, mas 

expõe as engrenagens simbólicas e materiais que sustentam a dominação de gênero e o poder 

colonial. A trajetória de Bimala, embora ficcional, representa vozes reais silenciadas ao longo da 

história indiana. A partir da teoria da interseccionalidade, torna-se possível perceber que a 

opressão vivida por mulheres como Bimala não pode ser compreendida de forma isolada, pois é 

produto de múltiplos e simultâneos sistemas de dominação. Dessa forma, o ensaio propõe uma 

reflexão sobre os desafios da emancipação feminina em contextos de dominação colonial, cujos 

ecos ainda ressoam nas sociedades pós-coloniais contemporâneas. 

 

 

ANALISANDO AS QUESTÕES DE GÊNERO NA ÍNDIA 

 

A Índia colonial era uma sociedade profundamente estratificada, onde as hierarquias de 

gênero e classe eram reforçadas tanto pelas normas culturais quanto por políticas coloniais. 

Quando se trata de gênero, Joan Scott (1995) o define como um marcador social, que agrega 

fatores importantes como classe e a raça. 

 



 

A minha definição de gênero tem duas partes de diversos subconjuntos, que estão inter-

relacionados, mas devem ser analiticamente diferenciados. O núcleo da definição 

repousa numa conexão integral entre duas proposições: (1) o gênero é um elemento 

constitutivo de relações sociais baseadas nas diferenças percebidas entre os sexos e (2) 

o gênero é uma forma primária de dar significado às relações de poder. (Scott, 1995, p. 

86) 

 

No entanto, é importante levar em consideração que as mulheres indianas não eram um 

grupo homogêneo, suas experiências variavam amplamente de acordo com uma série de fatores: 

incluindo classe social, a casta, religião e localização geográfica, constituindo-se uma verdadeira 

gama de intersecções. As mulheres das classes privilegiadas, muitas vezes desfrutavam certos 

privilégios e acesso à educação e recursos, as mulheres das classes mais baixas enfrentavam uma 

opressão ainda mais severa e limitações significativas em suas vidas. Com as políticas 

imperialistas britânicas presentes no cotidiano do povo, a opressão ganha um novo traço: o 

ocidental europeu. 

Sob o alvo do ocidental europeu, dando ênfase ao britânico, estavam as mulheres 

indianas, sujeitas emudecidas pelo imperialismo cultural, que já vinham carregando marcas 

profundas de uma sociedade majoritariamente machista e patriarcal onde o simples fato de ser 

mulher significava ser vista como inferior. Instruídas na medida do possível com o intuito único 

de suprir as necessidades do lar, do marido, dos filhos(as) - características essas que podem ser 

percebidas em algumas poesias e obras que datam desde o século XIII - e que estão presentes na 

sociedade moderna indiana, no cotidiano, nas músicas, filmes e a literatura. (BANERJEE, 2021) 

A sociedade indiana do século XIX era profundamente hierárquica e estratificada, com 

papéis de gênero rigidamente definidos. A masculinidade estava intrinsecamente ligada ao poder 

e a autoridade, o homem indiano se constituía enquanto chefe do universo doméstico como 

também da vida social pública. O patriarcado, era uma característica proeminente da estrutura 

social, com o homem assumindo o papel de provedor e protetor da família. Sobre as dinâmicas 

de poder, Michel Foucault em Microfísica do poder (1979) argumenta. 

 
Trata-se (...) de captar o poder em suas extremidades, em suas últimas ramificações (...) 

captar o poder nas suas formas e instituições mais regionais e locais, principalmente no 

ponto em que ultrapassando as regras de direito que o organizam e delimitam (...). 

(Foucault, 1979:182) 

 

No entanto, o impacto do colonialismo britânico redefiniu as noções de poder e 

masculinidade com a introdução de ideais ocidentais, como por exemplo, a noção de um homem 

"civilizado" e "racional". É importante ressaltar que: a posição era definida não apenas em 

relação à família imediata, mas também dentro de uma estrutura mais ampla de casta e 

comunidade. No entanto, essa autoridade masculina não era homogênea; ela variava de acordo 

com a casta, classe e região, criando uma complexidade adicional na análise de gênero na Índia. 



 

Sobre a masculinidade, Natanael de Freitas Silva em Historicizando as masculinidades (2015) 

disserta. 

 
Deste modo, evidenciavam-se os privilégios socioculturais da masculinidade. Cabe 

esclarecer que compreendo as masculinidades como um conjunto de experiências 

históricas que contribui e se constitui na formação dos sujeitos; estas experiências 

moldam, transformam e formam as percepções sobre a realidade e indicam como cada 

um se posiciona frente à vida. É nesse sentido que entendo e proponho uma reflexão 

que desloca o olhar das naturalizações e cristalizações que compreendem a 

masculinidade como sinônimo de violência, força, dominação, virilidade e potência 

sexual, por exemplo. (SILVA, 2015, p.9) 

 

Antes da independência da Índia, o movimento feminista experimentou um 

desenvolvimento multifacetado, caracterizado por três fases distintas que compreendem o recorte 

de 1850 até 1975. A primeira fase, que transcorreu entre 1850 e 1915, representa um marco 

inicial na evolução do movimento das mulheres, manifestando-se primordialmente como um 

movimento de reforma social.  

Nesse contexto, as mulheres indianas desempenharam um papel significativo em diversas 

lutas de cunho nacionalista e anticolonialista assumindo uma posição ativa na mobilização em 

prol da causa. É notável que a participação feminina tenha se integrado organicamente ao 

panorama do nacionalismo emergente, evidenciando-se como uma extensão natural do mesmo. 

Com isso, entende-se que houve um grande empenho na resistência cultural que englobou a 

política e o social com o objetivo comum: a autodeterminação e da independência nacional. 

 

 

MULHER NA ÍNDIA ATRAVÉS DOS OLHOS DE BIMALA 

 

Retomando a obra de Tagore "A Casa e o Mundo" (Ghare-Baire), destaca-se Bimala, a 

protagonista do romance, uma personagem multifacetada que representa não apenas um símbolo 

da luta pela libertação da mulher bengali, mas também uma representação simbólica das 

mulheres indianas de sua época. O romance explora a luta de Bimala entre o movimento 

Swadeshi (1903-1947) em ascensão e os excessos políticos, bem como seu triângulo amoroso 

entre Nikhil, seu marido, e Sandip. Ela é vista como uma mulher em conflito, com atitudes, 

sentimentos e pensamentos paradoxais, e sua jornada ao longo do romance reflete a 

transformação de uma mulher tradicionalmente confinada em purdah (em Hindi: पर्दा “cortina”), 

para uma figura simbólica de força feminina e nacionalismo.  

O purdah ou pardaa, é definido como uma “cortina” que separa o mundo do homem e o 

da mulher, na questão física, prática que existe sobre várias formas no mundo islâmico e entre as 

mulheres hindus em algumas partes da Índia. Bimala passava grande parte de seu tempo recolhida 

em seus deveres domésticos, juntamente a outras mulheres que também protagonizavam a trama, 



 

até que ela se depara com as ideias e influências externas, atraída pelo nacionalismo fervoroso e 

pela ideologia revolucionária representada pelo personagem Sandip, encontro que desencadeia 

uma transformação em Bimala, levando-a a questionar não apenas seu papel como mulher, mas 

também suas lealdades e identidade. Sua transformação gradual para uma figura ativa no 

movimento Swadeshi representa também a transição da tradição para a modernidade na Índia.  

A obra também toca em questões de sexualidade e desejo. Um exemplo perfeito é a 

atração de Bimala por Sandip, que representa não apenas uma atração física, mas também uma 

busca pela liberdade emocional e expressão pessoal. Essa dimensão da história destaca as tensões 

em grande parte da narrativa e os tabus em torno da sexualidade feminina na sociedade indiana 

da época que perduram até a atualidade. 

Através da personagem, Tagore também evoca as imagens da deusa hindu Durga e Kali, 

representando a força feminina e a dualidade entre criação e a destruição. Perante as figuras 

mitológicas hindus, pode-se analisar similaridades entre Bimala e a figura mitológica de Sita 

(consorte de Rama, avatar do deus Vishnu), ambas retratadas como mulheres que desafiam as 

normas tradicionais e procuram a independência. Tanto Sita quanto Bimala batem de frente com 

dilemas morais e emocionais, e são confrontadas com escolhas difíceis entre diferentes ideais e 

figuras masculinas em suas vidas. Além disso, ambas as personagens são simbolicamente 

associadas à representação da feminilidade divina. 

No entanto, existem diferenças significativas entre as duas. Sita é retratada no épico 

sânscrito Ramayana como uma figura mais tradicional e passiva, Bimala é apresentada como 

uma mulher que se emancipa e infringe as normas tradicionais. Ela é apresentada como um 

símbolo da luta pela libertação das mulheres bengalis, bem como da própria Bengala. Além disso, 

as circunstâncias e os desafios enfrentados por cada uma delas são distintos, refletindo as 

diferenças entre a mitologia e a realidade contemporânea. 

Outro exemplo de personagem feminina que Tagore traz é Damini, em Çacaturanga 

(1916). Damini é uma viúva, ela desafia os códigos de viuvez e patriarcado ao recusar a 

obediência esperada de uma mulher viúva e ao se casar com Sribilas. Sua marginalidade como 

viúva se transforma em um local de resistência, pois ela se recusa a seguir os códigos rígidos da 

viuvez, ri abertamente, se veste como deseja e desafia as expectativas de comportamento 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

Através de A Casa e o Mundo, Tagore oferece uma narrativa que articula feminismo, 

nacionalismo e crítica colonial. Bimala não é apenas uma personagem; ela é um reflexo das 



 

indianas que resistem às estruturas de opressão impostas tanto pela tradição quanto pelo império 

britânico. 

Este trabalho buscou contribuir com a compreensão da mulher indiana colonial através 

da literatura, propondo um olhar que integra cultura, política e subjetividade. Os debates 

apresentados apontam para a importância de aprofundar os estudos que cruzam literatura e gênero 

no contexto pós-colonial. Recomenda-se a continuidade da pesquisa, explorando outras obras de 

Rabindranath Tagore e autoras indianas contemporâneas, a fim de ampliar o escopo das análises 

sobre as mulheres no sul global e suas múltiplas formas de resistência. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

ADMIN. Dossiê 45: Mulheres indianas e o árduo caminho para a igualdade. 11 de out. 

2021. Disponível em: https://thetricontinental.org/pt-pt/dossie-45-movimento-mulheres- 

india/. Acesso em: 26 mar. 2024. 

BANERJEE, Ayanita. Bimala in Ghare-Baire: Tagore’s new woman relocating the world 

in her home. Rupkatha Journal on Interdisciplinary Studies in Humanities, [S. l.], v. 13, n. 3, 

p. 1–10, 26 out. 2021. Disponível em: http://dx.doi.org/10.21659/rupkatha.v13n3.37. Acesso 

em: 26 mar. 2024. 

FIDELIZARTE. A Casa e o Mundo por Rabindranath Tagore. 2023. Disponível em: 

https://www.portaldaliteratura.com/livros.php?livro=11294. Acesso em: 26 mar. 2024. 

 

SAID, Edward W. Cultura e imperialismo. São Paulo: Companhia de Bolso, [s.d.]. Edição do 

Kindle. 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & Realidade, [S. 

l.], v. 20, n. 2, 2017. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721. Acesso em: 18 abr. 

2024. 

SILVA, Natanael de Freitas. Historicizando as masculinidades: considerações e 

apontamentos à luz de Richard Miskolci e Albuquerque Júnior. História, Histórias, [S. 

l.], v. 3, n. 5, p. 7–22, 2015. DOI: 10.26512/hh.v3i5.10826. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/hh/article/view/10826. Acesso em: 21 maio 2024. 

https://thetricontinental.org/pt-pt/dossie-45-movimento-mulheres-india/
https://thetricontinental.org/pt-pt/dossie-45-movimento-mulheres-india/
http://dx.doi.org/10.21659/rupkatha.v13n3.37
https://www.portaldaliteratura.com/livros.php?livro=11294
https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721
https://periodicos.unb.br/index.php/hh/article/view/10826


  

 

TAGORE, Rabindranath. A Casa e o Mundo. São Paulo: Lebooks Editora, 2021. 

 


	REFERÊNCIAS

