
  

 

DISSIDÊNCIAS RELACIONAIS: MULHERES E MONOGAMIA1 

 

Kiara Menezes Araújo2 

 

INTRODUÇÃO  

 

Mulheres, essas cis ou trans, lésbicas, pessoas não binárias e não-monossexuais 

(bissexuais e pansexuais), compartilham uma afetivo-sexualidade dissidente a partir das 

orientações sexuais contrárias a norma, as primeiras quanto à identidade de gênero, as últimas 

no tocante à heterocompulsoriedade, ou ambas. Mulheres diferentes experienciam 

encruzilhadas/avenidas identitárias diversas, como argumenta Carla Akotirene (2019), e na 

esfera afetivo-sexual esse também é o caso.  

As não monogamias, no plural, por sua diversidade de apresentações, podem 

caracterizar a possibilidade de novos arranjos afetivos, sexuais ou não, realizando contraposição 

à norma e à instituição da monogamia.   

A metodologia utilizada pretende revisionar elaborações sobre o amor, parentalidades e 

o gênero nessas experiências a partir da ferramenta teórico-metodológica da 

interseccionalidade, proveniente do feminismo negro, visando compreender como as não 

monogamias, especificamente a Não Monogamia Política (Newton Jr.; Nana Miranda; NM 

em Foco, 2024) podem (aliadas ao feminismo negro) auxiliar a tecer novas possibilidades de 

enfrentamento aos sistemas de opressão patriarcal, capital e racial, imbricados na sociedade 

brasileira.  

 

A MONOGAMIA: UMA VISÃO CRÍTICA   

 

Para falar sobre as não monogamias e as relações de gênero, é importante estabelecer 

critérios que determinam o seu par, amplamente difundido no senso comum social, como uma 

prática esperada, saudável e normativa de viver os relacionamentos amorosos. Nesse ínterim, 

                                                             
1 Este resumo é resultado de pesquisa desenvolvida no âmbito do Programa de Pós-Graduação em 

Estudos Interdisciplinares sobre Mulheres, Gênero e Feminismo (PPGNEIM) da Universidade Federal 

da Bahia (UFBA), onde a autora é bolsista da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior (CAPES). 
2 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Estudos Interdisciplinares sobre Mulheres, Gênero e 

Feminismo (PPGNEIM/UFBA). E-mail: kiaraaraujo@ufba.br. 

 

mailto:kiaraaraujo@ufba.br


  

 

pouco se correlaciona a monogamia, não como prática individual de uma suposta exclusividade 

sexual, mas como uma estrutura que atravessa todas as nossas escolhas — ou melhor, não 

escolhas — e arranjos relacionais, no fazer individual e coletivo, ditando quais são as 

possibilidades válidas de estar e interagir em sociedades.  

Logo, a estrutura monogâmica estabelece os critérios de permissão para as experiências 

relacionais, essas sexuais ou não, amorosas e/ou afetivas na sociedade ocidental. Ou seja, a 

monogamia em sua estrutura informa não apenas sobre como devemos nos relacionar e com 

quem, mas também constrói e reforça os ideários dos sistemas de opressão, patriarcal, capital, 

racial, sexual entre outros. Nesse sentido, Brigitte Vasallo afirma: 

 

A monogamia não é uma prática: é um sistema, uma forma de pensamento. É uma 
superestrutura que determina aquilo que chamamos de "vida privada", as práticas 
sexo-afetivas, as relações amorosas. O sistema monogâmico dita como, quando, quem 
e de que maneira amar e desejar, assim como quais circunstâncias são motivo para 
sentir tristeza, em quais deveríamos sentir raiva, o que nos machuca e o que não 

machuca. O sistema monogâmico é uma engrenagem que distribui privilégios a partir 
dos vínculos afetivos e um sistema de organização desses vínculos (Vasallo, 2022, p. 
17). 

 

 

A monogamia não adquire o selo de “natural” a partir do exercício da exclusividade 

sexual, pois a quebra desse acordo subentendido dentro dessa lógica como parte intrínseca desse 

“modelo”, se dá corriqueiramente, dado que participa das interações sociais com frequência, 

adquirindo inclusive comportamentos de chacota perante a imagem do “corno” e a execução 

violenta sob a justificativa dos ciúmes, destacadamente nas relações heterossexuais.  Contudo 

esses acordos que podem ser apreendidos como coercitivos, não são os detentores de todas as 

problemáticas correlatas à monogamia.  

O processo de hierarquização das relações, a suscetibilidade de uma rede de apoio 

escassa,  o adoecimento proveniente das crenças sobre posse, a determinação sobre quais corpos 

são dignos de cuidado e atenção, o fomento ao trabalho doméstico desempenhado forçosamente 

pelas mulheres e/ou pessoas que são restringidas ao cuidado por sua “feminilidade” ou 

expectativa de desempenho desse papel (e tantas outras opressões) corroboram que “ a violência 

contra as mulheres é frequentemente percebida apenas como uma expressão do machismo, e 

nisso se silencia o quanto a monogamia é o alimento ideológico para essas práticas” (Geni 

Núñez, 2023, p. 36), “contidas” e tão naturalizadas estruturalmente. Portanto, a monogamia 

como esse conglomerado de expectativas, contingências e artimanhas voltadas para o controle 

e a exclusão de determinados corpos: 

 



  

 

Romper a monogamia não é para brancas, magras, sensatas, bonitas e bem-nascidas, 
mas justamente para todas aquelas para quem a monogamia é ainda mais falaciosa. É 
necessário rompê-la por completo, não a substituir por monogamias simultâneas 
camufladas sob outros nomes. Quebrar esses mecanismos, cuspir neles e nos 
tornarmos intransmissíveis, irreprodutíveis e intoleráveis. Quebrar a monogamia não 

é para aquelas que se envolvem com quem desejam, não é para gente normal, nem 
para as modernas, nem para hipsters, nem para os esquerdomachos, nem para as 
namastês (Brigitte Vasallo, 2022, p. 41-42). 

 

 

O sistema monogâmico é violento e a partir dos seus dispositivos de controle, atingem 

avassaladoramente a vida de mulheres e pessoas “sexo-gênero dissidentes” (Geni Nuñez, 

2023), precarizando as suas experiências de vida.     

 

POR QUÊ NÃO MONOGAMIAS NO PLURAL? 

 

A não-monogamia engloba modelos relacionais que se contrapõem à norma 

monogâmica, na procura por exemplificar a diversidade de formas de vivência afetivo-sexuais, 

estas enquanto modelo e/ou estrutura, podendo variar e passear entre uma ou mais categorias. 

Ou seja, há um espectro diverso de conceituação da temática não monogâmica na literatura 

atual, havendo divergências entre as suas definições e aplicações para aquelas pessoas que 

adotam esses arranjos, como parte do seu exercício de troca afetiva, de ordem sexual ou não, 

assim como àquelas que efetuam pesquisas sobre a temática.   

As não monogamias, portanto, são constantemente localizadas como um termo guarda-

chuva responsável por abarcar modelos relacionais em que haveriam mais de duas pessoas 

envolvidas afetivo-sexualmente, inclusive prevendo o sexo, geralmente, como uma das 

características pré-determinadas, suscitando inclusive debates sobre as assexualidades. Seriam 

os modelos contidos nesse guarda-chuva, como supracitado, supostamente: swing, relação 

aberta, relações livres, poliamor, e aquelas/les que adotam a terminologia “não-monogâmica”, 

entre outras. “Por vezes, não monogamia enquanto termo guarda-chuva, inclui qualquer 

experiência que não seja exclusiva a duas pessoas, como swing e a infidelidade conjugal” 

(Newton Jr.; Nana Miranda, 2024, p. 22). No entanto, não há consenso sobre quais desses 

(não) modelos de relação “amorosa” seriam por sua organização, vivências não-monogâmicas, 

havendo discordâncias marcantes entre pesquisadoras(es), assim como no interior dos grupos 

acima nomeados.  

Para algumas autoras e autores, haveria no poliamor e relações abertas similaridades 

com a monogamia, pois “pensemos então nas relações não monogâmicas. Em modelos como o 



  

 

das relações abertas (namoro aberto e casamento aberto), existe uma figura central, o núcleo-

casal, tal qual as relações monogâmicas” (Newton Jr.; Nana Miranda, 2024, p.40).  

É importante destacar que não há nesse escrito a intenção de esmiuçar essas definições 

em suas contradições, mas de realizar um passeio sobre as descrições disponíveis, enfatizando 

a perspectiva que aparenta desvelar a correlação entre a opressão de gênero e a estrutura 

monogâmica. Situando a não-monogamia para além de um dispositivo relacional, mas como 

um movimento político engajado na luta pelas pautas levantadas através do feminismo negro.  

A orientação de não-monogamia empregada neste artigo articula práxis, teoria e 

movimento social da Não monogamia Política (Nana Miranda; Newton Jr.; NM em Foco, 

2024) que se assemelha ao pensamento evidenciado em diversas e atuais elaborações comuns 

aos trabalhos de Geni Nuñez, Brigitte Vasallo, Rhuann Fernandes, entre outras.   

Concluímos assim que a Não monogamia Política é necessariamente um projeto anti -

hierarquia. Por quê? Porque a Não monogamia Política é pautada pelo pensamento 

anticolonial e anticapitalista. Porque a Não monogamia Política é um projeto emancipatório 

e é impossível a emancipação de corpos contra-hegemônicos mantendo a lógica hierárquica que 

os violenta. Porque a Não monogamia Política é um projeto coletivo e as hierarquias relacionais 

empobrecem as possibilidades das nossas relações, o que afeta diretamente nossas redes de 

apoio e afeto. Romper com a lógica das hierarquias relacionais pode não ser um exercício fácil 

de se fazer, porém é essencial para se pôr em prática esse projeto político (Newton Jr.; Nana 

Miranda; NM em Foco, 2024, p. 41-42; grifos acrescidos). 

A não monogamia a partir de uma dimensão política visa o desmantelamento das 

matrizes de opressão social, objetivando um futuro de emancipação das pessoas em suas 

diversidades e direitos sobre o próprio corpo, sem deixar de cuidar do bem-estar coletivo. Por 

isso, “se não prestamos atenção à estrutura, não só estamos reproduzindo o mesmo sistema com 

um nome diferente, como adicionando violências e dores aos já implícitos naquele sistema” 

(Brigitte Vasallo, 2022, p. 16). Portanto, é fundamental que adotemos uma postura crítica em 

relação à não monogamia. Devemos analisá-la sem reservas, desconstruindo e reconstruindo as 

formas de parentalidade e de relacionamento que atravessam e organizam as estruturas. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Conclui-se que a Não Monogamia Política constitui uma proposta potente de 

reorganização das relações afetivas e de cuidado, desde que articulada a um projeto 

emancipatório antirracista, anticapacitista e antipatriarcal. Para além da multiplicidade de 



  

 

parceiros, trata-se de elaborar novas éticas relacionais baseadas na solidariedade, no cuidado 

coletivo e na recusa das lógicas hierárquicas e proprietárias que sustentam a monogamia. 

A reflexão aqui proposta não pretende encerrar o debate, mas abrir caminho para novas 

investigações e práticas que reconheçam a diversidade dos sujeitos e das experiências afetivas 

na luta por justiça social e emancipação. 

 

Palavras Chaves: Gênero, Modelos afetivos/sexuais, Não-Monogamias, Interseccionalidade. 

REFERÊNCIAS  

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Coleção Feminismos Plurais, v. 3, f. 

58, 2019. 116 p. 

MEDRADO, Andreone T.; FERNANDES, Rhuann. Não monogamia: trânsitos entre raça, 

gênero & sexualidade. Rio de Janeiro: Telha, 2022. 

MIRANDA, Nana; JR., Newton; NM EM FOCO (Org.). Nas trincheiras por novos 

mundos: caminhos para a não monogamia política. Edição Kindle. 211 p. 2024. 

NUÑEZ, Geni. Descolonizando afetos: experimentações sobre outras formas de amar. 

São Paulo: Paidós, 2023. 

VASALLO, Brigitte. O desafio poliamoroso: por uma nova política dos afetos. São Paulo: 

Elefante, 2022. 243 p. 

 

 

 

 

 


