
​  

A CANÇÃO “MASCULINIDADE” COMO ARTEFATO CULTURAL: 

SUBVERTENDO NORMAS HEGEMÔNICAS 
 

Tailson dos Santos Silva1 

Elaine de Jesus Souza2 

 

 

INTRODUÇÃO  

O que nos torna masculinos? Possivelmente, ouviremos que “ser masculino” é 

apresentar características como ter um pênis em sua matriz anatômica, ser heterossexual, viril, 

possuir controle emocional, entre tantos outros atributos biológicos e socioculturais. Porém, 

sujeitos que não apresentam esses atributos não são masculinos? E os transgêneros que não se 

enquadram em tais atributos, mas que se identificam como masculinos? São inúmeros os 

questionamentos que podem emergir sobre gênero e masculinidades. 

 A questão é que tais discursos essencialistas costumam se ancorar no determinismo 

biológico para uma suposta “legitimidade” na Biologia, reiterando que: “só heterossexuais 

podem se reproduzir”, “virilidade é uma questão hormonal”, “homens não choram”, entre 

outros enunciados, disseminando um modelo de masculinidade hegemônica — que obedece 

aos essencialismos biológicos — como unicamente legítimo. Contudo, há sujeitos que não 

expressam tais peculiaridades, mas que não se sentem “menos masculinos”. 

Dessa forma, ao considerar outros modos de existências masculinas, podemos colocar 

em evidência tratar a masculinidade como uma categoria analítica, considerando a sua 

dimensão plural, ou seja: as masculinidades. Sob essa ótica, acreditamos que o Ensino de 

Biologia ancorado nas Teorias Pós-críticas — Estudos Pós-estruturalistas, Culturais e Queer 

— pode operar como um dos múltiplos caminhos para ampliar essa categoria, questionando 

argumentos, supostamente, biológicos utilizados para “consolidar” apenas um modo 

legitimado de existência de masculinidade. Portanto, problematizar tais “argumentos 

biológicos” colocaria em evidência outras formas de masculinidades, dito de uma forma 

2 Professora permanente do Mestrado em Ensino de Ciências e Matemática da Universidade Federal de 
Sergipe/PPGECIMA/UFS e Professora Adjunta da Universidade Federal do Cariri/UFCA, 
elaine.souza@ufca.edu.br. 

1 Licenciando em Biologia pela Universidade Federal do Cariri/UFCA, bolsista de iniciação científica pelo 
CNPq, tailson.santos@aluno.ufca.edu.br. 

 

mailto:elaine.souza@ufca.edu.br
mailto:tailson.santos@aluno.ufca.edu.br


​  

queer: subverter premissas cisheteronormativas e deslocar “regimes de verdade” para colocar 

e dar visibilidade às diferenças nessa categoria de gênero. 

Nesse caminho, acreditamos que uma das formas que possibilitam problematizações é 

utilizar de artefatos culturais como instrumentos didático-metodológicos. Desse modo, entre 

tais artefatos, podemos destacar filmes, músicas, séries, documentários, entre outros, visto que 

“[...] constituem pedagogias culturais potentes para pluralizar o ensino de Biologia” (Souza; 

Maknamara, 2024, p. 76). Assim, “[...] entendemos que os artefatos culturais se tornam 

potentes ferramentas pedagógicas para problematização dos corpos, gêneros e sexualidades” 

(Amaral; Caseira; Magalhães, 2017, p. 122), como também em relação às masculinidades. No 

caso deste estudo, destacamos artefatos culturais como músicas, mais especificamente a 

canção Masculinidade (2021)3, do cantor, compositor, produtor e instrumentista brasileiro, 

Tiago Iorc, questionando: que problematizações sobre masculinidades seriam provocadas a 

partir dessa música como um artefato cultural no ensino de Biologia? 

METODOLOGIA  

Partimos da problematização da canção Masculinidade de Tiago Iorc, tal exercício de 

análise crítica pressupõe o reconhecimento da música como artefato cultural e um potente 

instrumento didático-metodológico. Para Foucault (2017, p. 227): “[...] essa elaboração de um 

dado em questão, essa transformação de um conjunto de complicações e dificuldades em 

problemas para os quais as diversas soluções tentarão trazer uma resposta é o que constitui o 

ponto de problematização e o trabalho específico do pensamento”. 

Nessa perspectiva, Giroux (2001) e Maknamara (2020) argumentam que artefatos 

culturais constituem “máquina de ensinar”: “No deslocamento engendrado por tais máquinas, 

são apreendidas novas habilidades, capacidades, modelos de sociabilidade e afetividade” 

(Maknamara, 2020, p. 59). Nesse sentido, inspiramo-nos nas narrativas seriadas analisadas 

por Maknamara (2020) às quais consistem em máquinas de ensinar, textos culturais, 

produtoras de sujeitos e instrumentos de governo, reconhecendo a coexistência de currículos 

culturais, que permeiam o Ensino de Biologia.  

Essa canção poderia operar como um mecanismo de sensibilização e problematizações 

de discursos essencialistas sobre gênero e masculinidade no Ensino de Biologia, usualmente 

marcado por binarismos e determinismos, posto que compreendida como um artefato cultural, 

3 Disponível em: https://youtu.be/V5GUxCQ8rl4?si=GX4JwRmnPPyrl_EG. 

 

https://youtu.be/V5GUxCQ8rl4?si=GX4JwRmnPPyrl_EG


​  

“[...] a música se torna um objeto privilegiado também para o campo educacional, para além 

de sua obrigatoriedade e das funções que pode desempenhar como componente curricular” 

(Maknamara, 2020, p. 60). Assim, realizamos um exercício de problematização acerca dos 

principais enunciados sobre masculinidades destacados nessa música. 

RESULTADOS E DISCUSSÕES 

A partir da questão norteadora deste estudo, problematizamos a música 

“Masculinidade” como artefato cultural e sua potência como instrumento 

didático-metodológico. Para tais problematizações, utilizamos das Teoria Pós-críticas — 

Estudos Pós-estruturalistas, Culturais e Queer — possibilitando esse exercício de análise 

crítica acerca de conceitos como gênero, homofobia, cisheteronormatividade, masculinidade 

hegemônica, masculinidades subordinadas e masculinidade compulsória. Portanto, 

subdividimos esta seção analítica em duas partes, visto que a canção possui uma virada no 

decorrer dos versos: a primeira parte traz questões referentes à masculinidade hegemônica e 

compulsória e a segunda parte de questões referentes à saúde mental dos homens. 

Queria provar minha virilidade! 

Em determinado trecho, Iorc canta: “Queria ser uma unanimidade”. Isso expõe como 

alguns homens desejam alinhar-se às normas de masculinidade hegemônica, almejando uma 

espécie de “aprovação social”. Nesse caminho, a Teoria Queer se opõe às “normalidades” e 

“naturalidades”, visto que tais aspectos desconhecem/invisibilizam outros modos de 

existências masculinas, colocando outras expressões como “anormais”. Gracia Trujillo (2023, 

p. 27) aponta que “[...] para que exista gente excêntrica, estranha (queer), e poder controlá-la, 

tem que haver outra ‘não estranha’ ou ‘normal’”. Sob essa ótica, essa mesma autora 

questiona: “Mas quem define o que é normal?” (Trujillo, 2023, p. 27). Discursos 

essencialistas e normativos reguladores reforçam modelos hegemônicos de masculinidade em 

detrimento de outras diferenças. A autora acrescenta que usar “[...] aspas nas palavras 

‘normal’ e ‘natural’ para destacar o estranhamento dessas categorias, e também para afirmar 

que são construções sociais, ou melhor, podem mudar” (Trujillo, 2023, p. 27). Ou seja, a 

partir de uma análise queer, podemos expor o caráter sociocultural de tais discursos sobre 

masculinidade hegemônica e desestabilizar premissas cisheteronormativas.  

Em seguida, esse artista canta: “queria provar minha virilidade”.  Ou seja, esse trecho 

expõe as pressões de normatividade que homens são vistos, devido à necessidade de provar 

 



​  

determinados aspectos. Tal trecho também é interessante à medida que expõe a fragilidade 

dos ideais da masculinidade hegemônica como “naturalidade”, pois se fosse, de fato, uma 

“essência”, não seria necessário provar, colocando em evidência seu caráter social e cultural. 

Tal ideia pode remeter à ideia de performatividade de gênero de Judith Butler. Butler (2018) 

argumenta que o gênero — no sentido de binarismos como feminino/masculino — é um 

conjunto de atos que são repetidos, o que torna a ilusão de naturalidade. Portanto, se há uma 

necessidade de “provar” tais atributos, “[...] não haveria atos de gênero verdadeiros ou falsos, 

reais ou distorcidos, e a postulação de uma identidade de gênero verdadeira se revelaria uma 

ficção reguladora” (Butler, 2018). Desse modo, o que há são discursos normativos que tentam 

ditar uma “masculinidade verdadeira”.  

Nesse caminho, a ideia de “masculinidade verdadeira” entra em consonância com o 

conceito de masculinidade hegemônica. Connell e Messerschmidt (2013, p. 250) apontam que 

“O conceito de masculinidade é criticado por ter sido enquadrado no seio de uma concepção 

heteronormativa de gênero que essencializa a diferença macho–fêmea e ignora a diferença e a 

exclusão dentro das categorias de gênero”. Isso porque descredibiliza e deslegitima as outras 

múltiplas formas de expressar masculinidades além da hegemônica. Além disso, Rosostolato 

(2019) argumenta que os ideais da masculinidade hegemônica possuem um viés patriarcal à 

medida que (re)força uma hierarquia que coloca os homens como “superiores” às mulheres 

em várias dimensões. Ademais, o autor argumenta que a masculinidade hegemônica é 

prejudicial à saúde física e psicológica dos homens devido às normas sexuais e de gênero 

impostas. Destarte, propõe discussões feministas acerca da arbitrariedade da “superioridade 

masculina”, visando uma equidade entre os gêneros. Esse pensamento possibilita a 

desconstrução de normas para o (re)conhecimento de masculinidades. 

Em outro trecho, vemos: “Eu cuido para não ser muito sensível, homem não chora, 

homem isso e aquilo”. Dessa forma, podemos observar como a masculinidade hegemônica 

propõe modos de “autocensura emocional”, ou seja, (re)forçam a ideia de que a demonstração 

de emoções não é uma caraterística masculina. Campos e Rodrigues (2023) expõem que essa 

compulsividade em relação à masculinidade “apropriada” é um problema de saúde pública. 

Isso significa que questões relacionadas à saúde mental dos homens tem uma relação com 

questões sociais. Esse/a autor/a apontam que a sensibilidade emocional estaria, para o 

machismo, próxima à feminilidade, visto que há uma rejeição a essa expressão. 

 



​  

Nesse caminho, Daniel Welzer-Lang (2001) reconhece tais similaridades. Esse teórico 

argumenta que a construção do masculino se dá na medida em que “[...] para ser um 

(verdadeiro) homem, eles devem combater os aspectos que poderiam fazê-los serem 

associados às mulheres” (Welzer-Lang, 2001, p. 462). Ele também expõe que interessar-se por 

esportes, por exemplo, faz com que eles pensem durante o processo: “Eu quero ser um 

homem e portanto eu quero me distinguir do oposto (ser uma mulher). Eu quero me dissociar 

do mundo das mulheres e das crianças” (Welzer-Lang, 2001, p. 463). Além disso, esse autor 

propõe “[...] que se definisse a homofobia como a discriminação contra as pessoas que 

mostram, ou a quem se atribui, algumas qualidades (ou defeitos) atribuídos ao outro gênero” 

(Welzer-Lang, 2001, p. 465). Ou seja, a masculinidade hegemônica interpreta aspectos como 

emocional e homossexualidade como questões que não pertenceriam ao “mundo dos 

homens”. 

Eu sou real! 

A partir daqui, a canção aborda outra perspectiva acerca das masculinidades: 

“Conversando com os meus amigos, eu entendi que não é comigo, calar fragilidade é castigo, 

eu sou real”. Nesse caminho, Iorc reconhece a legitimidade de sua masculinidade em contato 

com outros que também expressam masculinidades não-hegemônicas. A Teoria Queer 

torna-se importante aqui, pois “‘O queer’ supõe dar voz e abrir espaço a outros corpos e 

sujeitos diferentes” (Trujillo, 2023, p. 36). Nesse olhar, ganham visibilidade aqueles que 

resistem se opõem à norma da masculinidade hegemônica, evidenciando outros modos de 

existências. Não é à toa que Connell e Messerschmidt (2013) explanam acerca do que ela/e 

intitulam de “masculinidades subordinadas”, ou seja, modos de existências masculinas em 

desalinhamentos com os padrões da masculinidade hegemônica. Serem “subordinadas” 

significa que são colocadas em uma espécie de “hierarquia de masculinidades”, pois são 

colocadas como inferiores à masculinidade hegemônica, pois possuem atributos como 

homossexualidade, por exemplo — a masculinidade hegemônica defende a 

heterossexualidade como um de seus aspectos. 

Em outro trecho: “Quando criança era chamado de bicha como se fosse um 

xingamento, que estranho, aprendi que era errado ser sensível”. Aqui observamos 

enunciados que constituem discursos expressos por meio de uma linguagem sexista, misógina 

e machista. Tais discursos normativos atuam como processo regulador na pronúncia de termos 

pejorativos que remetem a uma homofobia sutil marcada por apelidos e “brincadeirinhas” que 

 



​  

funcionam como guardiãs das normas sexuais e de gênero, compondo o arsenal da 

homofobia. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Nesse horizonte, é notório que normas sexuais e de gênero atravessam os múltiplos 

espaços socioeducativos. Assim, a masculinidade hegemônica torna-se uma categoria 

analítica crucial a ser problematizada à medida que se coloca como compulsória, opressora e 

privilegiada, enquanto outros modos de existências masculinas tornam-se “subordinadas”, 

visto que são deslegitimadas, oprimidas e colocadas em posições de desvantagem. Nesse 

caminho, a canção “Masculinidade” — interpretada como um artefato cultural — constitui 

um potente instrumento didático-metodológico. Isso porque abriria possibilidades para 

subversões, questionamentos, problematizações e (des)construções sobre gênero e 

masculinidades, reconhecendo sua dimensão sociocultural. Portanto, como educadores/as 

podemos nos comprometer com um processo educacional inclusivo e pluralista, construindo 

(des)aprendizados para subversão de padrões hegemônicos e reconhecimento das múltiplas 

identidades/diferenças, a partir de um incessante exercício de problematização de nossos 

saberes e práticas docentes. Assim, adotando um ensino sobre/para/com vidas… 

Palavras-chave: Artefatos culturais, masculinidades, gênero, teoria queer. 

REFERÊNCIAS 

AMARAL, Caroline Amaral; CASEIRA, Fabiani Figueiredo; MAGALHÃES, Joanalira 
Corpes. Artefatos culturais: pensando algumas potencialidades para discussão de corpos, 
gêneros e sexualidades. In: RIBEIRO, Paula Regina Costa; MAGALHÃES, Joanalira Corpes 
(Orgs.). Debates contemporâneos sobre Educação para a sexualidade. Rio Grande: 
Editora da FURG, 2017, p. 122-133. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 

CAMPOS, Vinicius de Souza; RODRIGUES, Ana Paula. “Homem não chora”: o impacto do 
heterossexismo na saúde mental do homem. Revista Multidisciplinar em Saúde, v. 4, n. 4, 
2023. 

CONNELL, Raewyn; MESSERSCHMIDT, James W. Masculinidade hegemônica: 
repensando o conceito. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 241-282, 
abr. 2013. 

FOUCAULT, Michel. Ética, Sexualidade e Política. Organização de Manoel Barros da 
Motta. 3. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2017.  

 



​  

MAKNAMARA, Marlécio. Quando artefatos culturais fazem-se currículo e produzem 
sujeitos. Reflexão e ação. Santa Cruz do Sul, v. 27, n. 1, p. 04-18, mai./ago. 2020. 

ROSOSTOLATO, Breno. Alexitimia e masculinidades: do silêncio aos processos de 
desconstrução. Revista Brasileira de Sexualidade Humana, v. 30, n. 2, p. 55-64, 2019. 

 

SOUZA, Elaine de Jesus; MAKNAMARA, Marlécio. Biologias para questionar: saberes e 
ensinar vidas. João Pessoa, BA: Ideia, 2024. 

TRUJILLO, Gracia. O feminismo queer é para todo mundo. 1. ed. Salvador, BA: Editora 
Devires, 2023. 

WELZER-LANG, Daniel. A construção do masculino: dominação das mulheres e homofobia. 
Revista Estudos Feministas. Florianópolis, v. 9, n. 2, 2001, p. 460-482. 

 

 

 

 

 

 


