
  

 

FLORESCER À MARGEM: CORPOS (IN)VISÍVEIS E NARRATIVAS 

DISSIDENTES NA SÉRIE “MANHÃS DE SETEMBRO” 

 

Clodoaldo Ferreira Fernandes da Silva1 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS – O PRIMEIRO RASTRO DE LUZ NA MARGEM... 

Nas manhãs de setembro, entendidas aqui como o momento inaugural de uma escuta 

atenta às narrativas de mulheres travestis, vislumbramos a tensão entre visibilidade e exclusão 

social. Este trabalho lança luz sobre vozes historicamente silenciadas, questionando 

construções identitárias e relações sociais que persistem em moldes hegemônicos e excludentes. 

A partir de uma tessitura crítica que subverte gramáticas de gênero e discursos normativos, 

investigamos a série “Manhãs de Setembro” para revelar como ela constrói transnarrativas 

interseccionais de classe, raça, sexualidade e gênero, pois a fragmentação dessas categorias 

invisibiliza grupos subalternizados (Lugones, 2008). 

Nosso objetivo é compreender de que modo as experiências de vida da personagem 

Cassandra articulam, simultaneamente, mecanismos de marginalização e estratégias de 

resistência frente a discursos hegemônicos. Essa pergunta nos leva a enxergar a linguagem não 

apenas como meio de comunicação, mas como força produtora de subjetividades, capaz de 

legitimar ou deslegitimar existências. No campo discursivo do “centro” – lugar simbólico da 

norma universal –, tudo que foge ao modelo dominante é construído como desvio, produzindo 

sujeitos excluídos da dignidade social (Foucault, 2001). 

Ancoramos esta investigação na perspectiva da interseccionalidade (Crenshaw, 2002; 

Lugones, 2008) e em epistemes decoloniais que propõem uma escuta insurgente das margens. 

Metodologicamente, adotamos a Análise Crítica do Discurso (Fairclough, 2001) para 

compreender como práticas linguísticas mantêm e reproduzem relações de poder, 

hierarquizando identidades periféricas (Moita Lopes, 2003). 

Por fim, valorizamos saberes emergentes do Cerrado goiano, as “cerradeiras” 

(Engelmann, 2025; Rêgo, 2021), cujas contribuições enriquecem nossa leitura crítica e afirmam 

a potência política de vozes antes silenciadas. 

 

 
1 Docente no Curso de Letras na Universidade Estadual de Goiás- UEG – Campus Sul – Sede Morrinhos. Pós-

doutorando em Letras e Línguística na Universidade Federal de Goiás - UFG, clodoaldoffernandes.silva@ueg.br. 

mailto:clodoaldoffernandes.silva@ueg.br


  

Discutir identidades queer exige reconhecer a linguagem como produtora de sentidos e 

realidades. Fairclough (2001) mostra que, ao gerar significados, a linguagem impõe modelos 

de mundo reproduzidos por práticas sociais, moldando percepções e ações cotidianas. Moita 

Lopes (2003) alerta que a dissidência rompe “valores de verdade”, abrindo espaço para 

questionar corpos e classes marginalizados. Ainda nesse sentido, Foucault (2001) ressalta que 

as verdades se legitimam em sistemas de poder; a verdade desse “Cistema” é construída para 

naturalizar o sujeito cisgênero, branco e heterossexual como norma, subalternizando existências 

divergentes. 

Adotamos o termo “Cistema” – fusão de “cisgênero” e “sistema” – para nomear esse 

regime discursivo opressor. Silva (2021) explica que o “Cistema” regula subjetividades 

ciscentradas, perpetuando desigualdades, enquanto Quijano (2005) o inscreve na colonialidade 

do poder e Segato (2016) denuncia sua face patriarcal, responsável por violências simbólicas e 

materiais contra corpos dissidentes. Controlar, aqui, significa padronizar diferenças, patologizar 

multiplicidades e silenciar vozes à margem da norma. 

Como aponta Fairclough (1989), o discurso reflete contextos culturais e modela corpos, 

sexualidades e identidades. Essas discursividades revelam os valores que sustentam exclusões 

históricas contra quem foge à cis-hetero-normatividade. Este estudo compromete-se a tensionar 

tais normatividades, visibilizando vozes subalternizadas que produzem novas formas de existir 

e resistir, e incorpora a perspectiva interseccional de gênero de Lugones (2008), que destaca a 

colonialidade de gênero como vetor de subalternização de corpos negros e outros grupos 

marginalizados. 

Para Lugones (2008), a fragmentação de categorias interdependentes (raça, gênero, 

classe, sexualidade) é herança do sistema moderno-colonial que moldou as ciências sob a lógica 

do capitalismo global, impondo paradigmas normativos ao conhecimento. Essa abordagem 

interseccional, fundamentada também em Crenshaw (2002), mostra que as experiências trans 

não podem ser dissociadas de múltiplas opressões. Isso é ilustrado por Cassandra, protagonista 

de “Manhãs de Setembro”, cuja condição de moto girl negra e periférica difere da de uma 

travesti branca de maior escolaridade e renda. 

Assim, nesse arranjo opressor da norma, dispositivos discursivos e institucionais 

naturalizam a cis-heteronormatividade, patologizam dissidências e transformam sujeitos em 

objetos de correção (Foucault, 2001). Carvalho (2023) revela como essas normatividades 

produzem violências simbólicas e materiais interseccionais contra LGBTQIAPN+, 

evidenciando a urgência de perspectivas decoloniais e interseccionais para tensionar tais formas 

de dominação. 



  

A seguir, detalhamos o caminho metodológico e a análise, sob o título “Costurando o 

dia com fios de voz e imagem.” 

 

METODOLOGIA E ANÁLISE DOS DADOS – "COSTURANDO O DIA COM FIOS DE 

VOZ E IMAGEM" 

 

Nesta seção, apresentamos fragmentos das sequências discursivas que compõem nosso 

corpus de análise. Empunhamos agulha e fio como metáfora para tecer reflexões iniciais, 

prelúdio de um artigo científico mais amplo. Nossas interpretações apoiam-se em noções da 

Análise Crítica do Discurso e em epistemologias decoloniais, que ressignificam a ciência 

cartesiana presa ao racionalismo. 

 

Figura 1 – Cassandra indo em direção ao cliente 

 
Frame da série “Manhãs de setembro” 

Fonte: Amazon Prime Video, 2021. 

 

Figura 2 – Avaliação ruim no aplicativo – uma estrela  

 
Frame da série “Manhãs de setembro” 

Fonte: Amazon Prime Video, 2021. 



  

 

Nas cenas iniciais da narrativa, situadas entre as Figuras 1 e 2, vemos Cassandra ao 

realizar uma entrega em uma residência. Ao abrir a porta, o homem que a recebe lança-lhe um 

olhar de cima abaixo. Um detalhe que merece atenção é a presença de uma cruz na parede da 

casa, símbolo que remete à adesão ao pensamento judaico-cristão. A partir desse momento, 

quando Cassandra interage com o cliente, já se pode perceber que seu corpo passa a ser lido 

socialmente como desviante (Foucault, 2001). 

A construção discursiva operada pelo homem branco e cristão, apontada 

simbolicamente pela cruz, atribui à personagem uma identidade subalterna, revelada não apenas 

no olhar, mas também na posterior avaliação no aplicativo. Essa classificação, mediada pela 

lógica da punição e da vigilância, enquadra o corpo travesti negro como um corpo-monstro, que 

precisa ser controlado, governado e expurgado do convívio social (Foucault, 2001). 

A avaliação com apenas uma estrela, aparentemente neutra, carrega sentidos profundos: 

ela é atravessada por um olhar moralizante que ancora sua desaprovação no discurso do pecado, 

excluindo essa corporeidade dos espaços públicos e da mobilidade social. Em outras palavras, 

a transgressão de gênero encarnada por Cassandra é reduzida à condição de desvio, sendo lida 

como uma falha moral e individual que exige punição, inscrevendo a experiência travesti no 

campo da perversão e da condenação (Rêgo, 2021). 

Nesse regime de verdade sobre o sexo e a sexualidade (Foucault, 2001), no qual se 

afirma uma norma ideal a ser obedecida, atos de exclusão, insulto e discriminação tornam-se 

práticas legitimadas. Tais discursos não apenas reforçam, mas naturalizam a transfobia, 

operando a estigmatização e a violência simbólica e material sobre identidades dissidentes, uma 

vez que produz uma discursividade em que o afeto, o desejo e as performances são considerados 

abjetas, anormais e monstruosas (Foucault, 2001). 

 

  



  

Figura 3 – A atendente elogia Cassandra no genérico masculino 

      
Frame da série “Manhãs de setembro” 

Fonte: Amazon Prime Video, 2021. 

 

Figura 4- Cassandra sendo ofendida por causa da sua voz 

             
Frame da série “Manhãs de setembro” 

Fonte: Amazon Prime Video, 2021. 

 

Nesta cena, Cassandra retorna para buscar uma encomenda que o senhor Aristides havia 

esquecido no ônibus. Ao se aproximar do balcão, a atendente Neuza, sob o olhar moldado pelo 

esquadro normativo, a posiciona em um lugar de controle e padronização. Na Figura 3, é 

possível observar uma tentativa explícita de invisibilizar seu corpo e sua subjetividade, quando 

a atendente a enuncia como “bonito”, apagando sua identidade travesti e reinscrevendo-a em 

um corpo masculino pelo uso do genérico. 

Já na Figura 4, o estigma se intensifica: a “voz” de Cassandra torna-se, para Neuza, 

marcador de desvio. A sonoridade é transformada em critério de aferição da norma biológica, 

sustentada pelo binarismo homem/mulher. Dessa forma, entendemos que esses discursos 

colocam Cassandra em uma produção de significados que buscam outras formas e sistemas de 



  

subordinação, cuja vida está construída sob um pano de fundo de caráter naturalizante 

(Crenshaw, 2002). Os sentidos construídos evidenciam que corpos travestis, ou quaisquer 

identidades dissidentes, são sistematicamente reduzidos à necessidade de regulação e controle. 

Há, portanto, uma tentativa de garantir a inteligibilidade de gênero, mantendo alinhados sexo, 

desejo e prática sexual segundo os padrões hegemônicos (Butler, 2012). Contudo, Cassandra 

rompe essa expectativa: ela grita, solta a voz e exige respeito. Sua resistência se inscreve nos 

espaços urbanos, tensionando a norma e problematizando a vida travesti por meio de outras 

óticas e experiências que emergem na narrativa ficcional. 

Além disso, é possível notar que a atendente sustenta, ao longo de toda a interação, um 

discurso ancorado na validação do “natural”. Termos como “bonito”, “querido” e “mal-

educado” tornam-se pistas de uma lógica que insiste em assujeitar corpos e identidades que não 

performam o gênero autorizado, repetido e legitimado socialmente (Butler, 2012). Ao empregar 

o genérico masculino, o discurso mobiliza um modo de ação que não apenas constitui sujeitos, 

mas também revela como eles são posicionados, se relacionam e são reconhecidos no tecido 

social (Fairclough, 2001). 

Nesse entrecruzamento entre práticas sociais e relações interpessoais, emerge o 

tensionamento dos laços sociais e das fronteiras do reconhecimento: ao excluir, marca-se o 

limite do que pode ser considerado vida legítima. Afinal, é na e por meio da linguagem que 

forjamos sentidos sobre quem somos e sobre o que nos é permitido ser. Por meio dos discursos, 

esculpimos identidades, construímos presença e reivindicamos reconhecimento nos espaços 

sociais que ocupamos. 

Portanto, essas produções discursivas, aparentemente cotidianas, se revelam como 

práticas de violência simbólica. Elas produzem exclusões e tornam ilegítimas determinadas 

formas de existir. Nesse caso, o corpo da travesti é constantemente marcado, por traços físicos 

e signos simbólicos, como portador de uma diferença que transgride à colonialidade de gênero, 

uma vez que subverte a gramática corporal-afetiva e se mantém sob uma égide patriarcal e 

heterossexual, cujas relações se consolidam nas formas outras de dominação racial e econômica 

da vida (Lugones, 2008). Portanto, esses discursos, produzem estigmas e reforçam os sinais da 

diferença colonial (Engelmann, 2025). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS – QUANDO SETEMBRO ANUNCIA A PRIMAVERA... 

 

Neste momento, reivindicamos uma pausa, necessária para amadurecermos nas estações 

da vida que se nos apresenta. Ao empreendermos as primeiras análises nesta conversa inicial, 



  

compreendemos que ainda há muito a ser feito em relação aos corpos e corpas que circulam 

pelos espaços sociais. 

Ao nos debruçarmos sobre a vivência da mulher travesti negra em contextos urbanos e 

periféricos, bem como sobre os mecanismos de marginalização e as estratégias de resistência 

que emergem dessas experiências na série ficcional “Manhãs de Setembro”, depreendemos que, 

mesmo diante de discursos normativos, transfóbicos e subalternizantes, a personagem 

Cassandra se inscreve como sujeito de (r)existência. Sua trajetória denuncia as violências 

simbólicas que tentam apagá-la, mas também afirma o direito de ocupar e reinventar os espaços 

sociais. A série, portanto, configura-se como uma arena de disputa por visibilidade, 

pertencimento e dignidade para corpos dissidentes. Ela reivindica o direito de florescer 

enquanto sujeito de sua própria existência. Exige respeito, mesmo quando tentam essencializar 

sua condição e reduzir a complexidade de sua vivência transvestigênere. 

Cassandra nos convoca a refletir sobre as delicadezas e feridas que atravessam o 

cotidiano. Por meio de sua experiência na cidade e dos múltiplos atravessamentos identitários 

que carrega, ela nos instiga a questionar os modelos, a hegemonia e os binarismos impostos. 

Ainda que haja uma produção discursiva de negação do modelo patriarcal de família – 

heteronormativa, monogâmica, composta por um homem, uma mulher e os filhos –, a motogirl 

ressignifica a exclusão que marca sua trajetória, transformando em potência as violências 

vividas por corpos dissidentes, que em algum momento são atravessados por experiências de 

dor e silenciamento. 

Não temos, aqui, a pretensão de esgotar o tema. Ao contrário: lançamos um convite para 

que outros, outras e outres pesquisadores se inscrevam em uma postura decolonial de 

(r)existência, que tenham coragem para tensionar a colonialidade do saber-poder. 

Que as nossas vozes possam florescer em todas as manhãs do ano e que, um dia, não 

precisemos mais nos esconder entre muros e armários, lugares nos quais fomos colocades, entre 

o dentro e o fora. É preciso coragem para amar em tempos de desamor. Lutar contra a 

indiferença é querer falar, querer gritar, querer existir... 

Nas Manhãs de todos os dias, os rastros de luz margeiam e acendem esperanças... 

 

Palavras-chaves: Discurso, Transgeneridade, Dissidência, Representatividade. 

  



  

REFERÊNCIAS  

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero-Feminismo e subversão da identidade. Tradução 

de Renato Aguiar. 4. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2012. 

 

CARVALHO, Guilherme Paiva de. O feminismo decolonial de María Lugones: 

colonialidade, gênero e interseccionalidade. Revista TOMO, São Cristóvão, v. 42, e17757, 

2023. Dossiê: Teorias Críticas Decoloniais. Disponível em: 

https://doi.org/10.21669/tomo.v42i. 

 

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 

discriminação racial relativos ao gênero. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 10, n. 

1, p. 171-188, jan. 2002. 

 

ENGELMANN, Larissa. Identidades, resistências e transepistemologias: uma 

autoetnografia de vivências travestis negras na Universidade Federal de Goiás. 2025. 112 f. 

Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade Federal de Goiás, 2025. 

 

FAIRCLOUGH, Norman. Discurso e mudança social. Brasília: Universidade de Brasília, 

2001. 

 

FAIRCLOUGH, Norman. Language and power. New York: Longman, 1989. 

 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade: a vontade de saber. v. 1, 14. ed. São Paulo: 

Graal, 2001. 

 

LUGONES, Maria. Colonialidad y género. Tabula Rasa, [s.l.], v. 9, p. 73-101, 2008. 

 

MOITA LOPES, Luiz Paulo da. Discursos de Identidades: discurso como espaço de 

construção de gênero, sexualidade, raça, idade e profissão na escola e na família. Campinas: 

Mercado das Letras, 2003.  

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais – perspectivas 

latino-americanas. Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Argentina: Clacso, 2005. p. 107-130. 

 

RÊGO, Yordanna Lara Pereira. “Combinamos de não morrer”: transfobia, racismo e 

resistência à necropolítica entre pessoas trans negras em Goiás. 2021. 132 f. Dissertação 

(Mestrado em Antropologia Social) – Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2021. 

 

SEGATO, Rita Laura. La guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes de Sueños, 2016. 

 

SILVA, Mariah Rafaela. Orbitando telas: Tecnopolíticas de segurança, o paradigma smart e o 

vigilantismo de gênero em tempos de acumulação de dados. Sur – Revista Internacional de 

Direitos Humanos, [s.l.], n. 31, p. 201-212, 2021. 

 

 

https://doi.org/10.21669/tomo.v42i

