
 

HIBRIDISMO E INOVAÇÃO NO SELF: CONTRIBUIÇÕES DE 

GLORIA ANZALDÚA À TEORIA DO SELF DIALÓGICO1 

Carina Borgatti Moura2 

INTRODUÇÃO 

Este trabalho confronta a noção de hibridismo proposta por Hubert Hermans na Teoria 

do Self Dialógico (TSD) com a “consciência mestiça”, elaborada por Gloria Anzaldúa, como 

possibilidade de subversão e inovação subjetiva. Hermans entende as identidades híbridas como 

capazes de transitar entre diferentes identidades, criando soluções adaptativas para conflitos 

subjetivos. Sua teorização é um avanço no sentido de considerar as influências sociais na 

constituição do self, compreendendo-o como um processo relacional, que se constitui na relação 

com a cultura. Contudo, consideramos importante avançar na noção de hibridismo proposta 

pelo autor, que acaba por romantizar o trânsito identitário, invisibilizando as hierarquias e 

negligenciando a violência e a exclusão impostas aos sujeitos fronteiriços. Consideramos que a 

abordagem mestiça de Gloria Anzaldúa compreende melhor as experiências fronteiriças e 

apresenta maior potencial político, por enfatizar a reorganização radical do self e da sociedade. 

TEORIA DO SELF DIALÓGICO 

Partindo dos princípios do dialogismo, a Teoria do Self Dialógico (TSD) (HERMANS, 

2001) concebe a subjetividade (self) como um sistema dinâmico, aberto, que se reconfigura 

constantemente na relação com a cultura e que se constitui de diferentes e relativamente 

autônomas “posições do self”. Essas posições são como personagens, cada uma com sua voz, 

sua história e suas experiências. Grupo e cultura são compreendidos como partes do sujeito, 

participando também dos processos subjetivos. Isso porque as vozes coletivas “organizam e 

constrangem os sistemas de significado que emergem das relações dialógicas” (HERMANS, 

2001, p. 262–263).  

Hermans (2001) observa que, em nossa sociedade, as relações sociais são governadas 

por oposições binárias que agregam valor positivo a um grupo de sujeitos e valor negativo a 

outro grupo. Dicotomias como homem-mulher, branco-negro estão carregadas de diferenças de 

 
1 Este trabalho decorre da minha tese de doutorado, Gênero e Corpo no Self Dialógico: queerizando o self, 

realizada com apoio do CNPq – PGPDE, UnB, 2023. 
2 Doutora em Psicologia do Desenvolvimento e Escolar – PGPDE, UnB. Professora do Centro Universitário do 

Distrito Federal – UDF. carina.borgatti@gmail.com 

mailto:carina.borgatti@gmail.com


 

poder que fazem com que vozes de um grupo tenham mais oportunidades de ser ouvidas do que 

as do outro. 

Em trabalhos mais recentes, Hermans e colaboradores (2018; HERMANS et al., 2017; 

HERMANS; HERMANS-KONOPKA, 2010) utilizam a sociedade como metáfora para 

conceber a organização do self considerando as transformações sociais que levaram a um 

mundo cada vez mais globalizado, com fronteiras mais permeáveis. Isso porque a pluralidade 

e o crescimento das diferenças no contexto social aumentam também as diferenças dentro do 

self. Para lidar com conflitos e diferenças culturais e históricas, faz-se necessária uma 

capacidade dialógica bem desenvolvida, uma habilidade para reconhecer e responder à 

alteridade do outro.  

As posições do self são construídas, portanto, por relações de poder “que podem 

facilitar, limitar ou bloquear a livre expressão das posições do self” (HERMANS et al., 2017, 

p. 526). O outro se torna, então, “dialogicamente endereçável”, tendo um papel subjetivo que, 

por vezes, pode ser de ameaça ou até mesmo de abjeto. Segundo os autores, um self está 

organizado democraticamente quando dá espaço para diferentes posições do self se expressarem 

livremente, mesmo que de forma oposta e contraditória. Com isso, a metáfora da sociedade 

democrática é apresentada como uma “direção desejável” para o desenvolvimento do self na 

sociedade contemporânea (HERMANS et al., 2017).  

Hibridismo e inovação do self 

As relações de poder que emanam de instituições, normas e valores criam oportunidades 

e obstáculos para o desenvolvimento do self. Hermans et al. (2018; HERMANS et al., 2017) 

argumentam que esse tipo de poder está por trás de relações de dominação e discriminação, 

como aquelas relacionadas a raça, etnia e gênero. Para eles, essas relações produzem campos 

de tensão entre posições de self contraditórias, e, por isso, podem levar sujeitos que se localizam 

nas fronteiras de identidades binárias a estresse, confusão identitária e má adaptação. Mas, 

como argumentam, podem também contribuir para a emergência de contraposicionamentos, 

proporcionando adaptação e surgimento de novas posições.  

Para exemplificar, os autores destacam as experiências de sujeitos multiculturais, 

multirraciais e transgêneros, que precisariam encontrar seu caminho entre as fronteiras das 

identidades hegemônicas, diante de situações desestabilizadoras provocadas por diferenças de 

poder e também por campos de tensão entre essas identidades, que são incorporadas como 

posições de self opostas (HERMANS et al., 2017).  



 

Nesse sentido, os autores (2018; HERMANS et al., 2017) compreendem que sujeitos 

multirraciais apresentam entendimentos de raça mais flexíveis, maior percepção sobre a 

construção social da raça, maior bem-estar psicológico e maior conforto nas relações 

interraciais do que sujeitos monorraciais. Embora reconheçam que as raças foram construídas 

socialmente em um processo que negativiza grupos específicos de sujeitos, argumentam que os 

pluralismos que constituem o self de sujeitos multirraciais promoveriam adequação ao contexto, 

por permitirem que transitem entre posições raciais. 

Na mesma linha, sujeitos multiculturais, ao viverem tensão entre expectativas e 

demandas de sua cultura original e as da nova cultura, necessitariam de constantes 

reajustamentos do self, que podem tanto levar à má adaptação quanto viabilizar a adaptação. 

Voltando suas análises aos processos que ocorrem no espaço entre identidades, os autores 

lançam mão da noção de “terceiro espaço”, de Homi Bhabha (2012)3, que seria uma área 

ambígua entre diferentes culturas na qual se encontram os sujeitos das diásporas.  

Por fim, Hermans et al. (2017) incluem os sujeitos transgêneros em suas argumentações, 

os quais estariam localizados em algum ponto entre os dois polos do sistema binário de gênero 

(homem x mulher). Para eles, as identidades de gênero trans, especialmente queer4, ou até 

mesmo bissexuais, seriam identidades híbridas e, portanto, mais fluidas, com maior potencial 

de democratização. Esse potencial estaria na mistura de elementos das posições contraditórias, 

que serviria “como ponte ou reconciliação de duas posições do self diferentes ou conflitantes.”, 

possibilitando que esses sujeitos sejam “aceitos como iguais” (HERMANS, 2018, p. 8), 

alcançando adaptação e bem-estar. Nesse sentido, argumentam, inclusive, que as identidades 

gay e lésbica estariam associadas a uma experiência tão fixa e limitada, com menor potencial 

de democratização, quanto a heterossexual.  

Este é um dos pontos que consideramos importante questionar em suas reflexões. 

Acreditamos que sujeitos homossexuais se encontram também em fronteiras, já que não se 

encaixam nas identidades consideradas normais em nossa sociedade. Ser mulher lésbica 

significa não cumprir a norma de gênero que associa a mulher a uma feminilidade que é atrelada 

à heterossexualidade compulsória (RICH, 2010; WITTIG, 1980), e tampouco com seu oposto, 

 
3 Para Bhabha (2012), o terceiro espaço se relaciona à interseção de culturas e identidades em contextos 

pós-coloniais, onde elementos de diferentes culturas se cruzam em relações assimétricas de poder. Vale destacar 

que, para ele, a identidade híbrida que nasce nesses contextos não corresponde mais a nenhuma das duas 

identidades originais (conflitantes), embora apresente traços de ambas. Ela confunde a estabilidade e a fixação das 

identidades, afetando o poder e introduzindo uma diferença que se torna condição de possibilidade para o próprio 

questionamento das identidades hegemônicas.  
4 Os autores utilizam o termo queer para se referir a pessoas não binárias e diferenciá-las dos sujeitos 

transgêneros. 



 

o masculino. Com isso, defendemos que lésbicas, trans e diversos outros sujeitos dissidentes 

sexuais e de gênero, subvertem as normas que fabricam as identidades de gênero e, ao fazê-lo, 

escancaram suas falhas, e apresentam novas possibilidades de existência e transformação.  

 A interpretação de hibridismo apresentada pelos autores (HERMANS, 2018; 

HERMANS et al., 2017) nos parece, portanto, carregada de um pensamento liberal, que não 

desafia as estruturas de poder, uma vez que o contraposicionamento adaptativo é descrito como 

um reposicionamento que acomodaria o self mantendo as coisas como estão. Dessa forma, 

parece-nos que o hibridismo não poderia contribuir de fato para a construção de uma sociedade 

verdadeiramente democrática. Para nós, a consciência mestiça, de Anzaldúa representa melhor 

a inovação subjetiva que emerge em espaços fronteiriços, com a criação de novas possibilidades 

que realmente desafiem as forças de poder. 

A CONSCIÊNCIA MESTIZA DE GLORIA ANZALDÚA 

No ensaio “Borderlands/La Frontera: The New Mestiza”, de 1987, Gloria Anzaldúa 

discute a experiência da fronteira não apenas como um marcador de separação geográfica, mas 

sobretudo como um espaço onde diferentes culturas, línguas e identidades se encontram, 

colidem e se entrelaçam. Conforme enfatiza, as fronteiras são habitadas por aqueles que 

desafiam normas estabelecidas de "normalidade": pessoas marginalizadas, excluídas, alvo de 

discriminação e violência. 

A partir de sua própria experiência fronteiriça – como mulher, chicana5, lésbica –, 

Anzaldúa (1987) destaca que as contradições e lutas presentes nesse espaço fronteiriço 

promovem o choque de vozes e dão visibilidade à multiplicidade de experiências provenientes 

de diferentes mundos, fazendo nascer uma nova consciência: a consciência mestiça. 

Como mestiza, eu não tenho país, minha terra natal me despejou; no entanto, todos os 

países são meus porque eu sou a irmã ou a amante em potencial de todas as mulheres. 

(Como uma lésbica não tenho raça, meu próprio povo me rejeita; mas sou de todas as 

raças porque a Queer em mim existe em todas as raças.) Sou sem cultura porque, como 

uma feminista, desafio as crenças culturais/religiosas coletivas de origem masculina 

dos indo-hispânicos e anglos; entretanto, tenho cultura porque estou participando da 

criação de uma outra cultura, uma nova história para explicar o mundo e a nossa 

participação nele, um novo sistema de valores com imagens e símbolos que nos 

conectam um/a ao/à outro/a e ao planeta. Soy un amasamiento, sou um ato de juntar 

e unir que não apenas produz uma criatura tanto da luz como da escuridão, mas 

também uma criatura que questiona as definições de luz e de escuro e dá-lhes novos 

significados (Anzaldúa, 1987, p. 80-81, tradução livre). 

 

 
5 ‘Chicana’ é o termo utilizado para se referir à mulher descendente de mexicanos nascida ou mexicana 

que cresceu e vive nos EUA. 



 

A mestiça representa, portanto, uma identidade que está além de categorias fixas de raça, 

gênero, sexualidade e cultura. Sua existência desafia as hierarquias de poder e as estruturas 

opressivas, e supera, inclusive, impossibilidades de diálogo e dialogicidade entre diferentes 

culturas, perspectivas e experiências. Habitando um “entre”, a “mestiça” (Anzaldúa, 1987) 

rompe com os princípios dicotômicos da sociedade ocidental, para incluir em vez de excluir, 

apostando na pluralidade.  

Sua reflexão apresenta, portanto, importante diferença para a compreensão de 

hibridismo apresentada por Hermans (2018; HERMANS et al., 2017): a capacidade subversiva 

e dialógica da mestiça não está em uma possibilidade de trânsito entre culturas, países ou 

identidades – afinal, ela foi despejada, rejeitada, proibida naqueles espaços. É a experiência da 

rejeição que a leva a uma costura das contradições: é por ser feminista, amante das mulheres, 

queer, que ela atravessa as raças, os países, desafia crenças e participa da construção de uma 

outra cultura. Seu amasamiento não resulta apenas em uma união entre luz e escuridão, ele lhes 

confere novos significados. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Defendendo o hibridismo como possibilidade de inovação subjetiva diante de 

interpelações e conflitos identitários, Hermans et al. (2017) afirmam que identidades híbridas – 

multirraciais, multiculturas e trans –, emergem como contraposicionamentos que viabilizariam 

o questionamento e a libertação das amarras das identidades fixas por meio da conciliação de 

identidades contraditórias e, com isso, adaptação. 

Ao contrário dos autores, apoiando-nos na visão de Anzaldúa, não associamos as 

experiências dissidentes ao hibridismo tal como compreendido pelo autor – como se o habitar 

a fronteira do binarismo identitário (branco-negro, homem-mulher), significasse uma operação 

de soma, a reunião de características de ambos os polos. Afinal, em uma soma, a ordem dos 

fatores não altera o resultado, e o que os corpos dissidentes fazem é embaralhar os fatores para 

chegar a outros resultados, algo muito bem expresso na noção de amasamiento de Anzaldúa 

(1987).  

Para nós, todos os corpos que fracassam, que desviam de alguma forma das identidades 

binárias, encontram-se na fronteira, tal como sugeriu Anzaldúa (1987), na medida em que estão 

à margem dos centros de poder. Por isso, todos, à sua maneira, vivenciam a experiência da 

exclusão e abjeção. E, para nós, essa exclusão os leva a descobrirem outras formas de estar no 

mundo, com mais liberdade e solidariedade. É essa experiência da exclusão, e não o hibridismo 

por si só, que pode promover o questionamento das identidades normativas, uma capacidade 



 

dialógica mais desenvolvida e uma habilidade para reconhecer e responder à alteridade do 

outro, contribuindo a construção e uma sociedade verdadeiramente democrática. 

 

Palavras-chave: hibridismo, self dialógico, consciência mestiça 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ANZALDÚA, G. E. Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. [s.l.] Aunt Lute, 1987.  

HERMANS, H. J. M. The dialogical self: Toward a theory of personal and cultural 

positioning. Culture & psychology, v. 7, n. 3, p. 243–281, 2001.  

HERMANS, H. J. M. Society in the self: A theory of identity in democracy. New York: 

Oxford University Press, 2018.  

HERMANS, H. J. M.; HERMANS-KONOPKA, A. Dialogical self theory: Positioning and 

counter-positioning in a globalizing society. [s.l.] Cambridge University Press, 2010.  

HERMANS, H. J. M.; KONOPKA, A.; OOSTERWEGEL, A.; ZOMER, P. Fields of tension 

in a boundary-crossing world: Towards a democratic organization of the self. Integrative 

psychological and behavioral science, v. 51, n. 4, p. 505–535, 2017.  

RICH, A. Heterossexualidade compulsória e existência lésbica. Bagoas - Estudos gays: 

gêneros e sexualidades, v. 4, n. 05, 2010. Disponível em: 

<https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309>. Acesso em: 22 out. 2021. 

WITTIG, M. O pensamento hétero. EUA: 1980b. Disponível em: https://pt. scribd. 

com/document/266100494/Wittig-Monique-O-Pensamento-Hetero-pdf, 1980.  

 

 


