
 

UMA ESCRITA EXPERIMENTAL SOBRE VIVÊNCIAS 

COMPARTILHADAS NO ESPAÇO ACADÊMICO 

 
Cauê Assis de Moura 1 

 

INTRODUÇÃO  

 

A carta a seguir é parte de um conjunto de experimentações textuais desenvolvidas ao 

longo da elaboração da dissertação “Cartas transfeministas: friccionando fronteiras” (2025). 

Embora não tenha sido incluída na versão final do trabalho, ela compõe o processo de 

pesquisa como um fragmento do percurso investigativo e afetivo que sustenta essa produção. 

A dissertação propõe uma cartografia situada das produções transfeministas das 

transmasculinidades no contexto brasileiro, entendendo o ato de pesquisar como um gesto 

implicado, afetivo e criador de realidades. A escrita se constrói a partir de uma montagem 

poético-teórica, nomeada como cartografia friccional, que assume a fricção como orientação 

estética, metodológica e política. Essa fricção atravessa tanto os conteúdos quanto às formas 

da pesquisa, transformando o próprio percurso investigativo em um campo de 

experimentação. 

Nesse contexto, a escrita de cartas aparece como uma forma de expressão que borra os 

limites entre o público e o privado, mobilizando o endereçamento como estratégia de 

produção de conhecimento encarnado, relacional e situado. Ao assumir a escrita como prática 

situada, a pesquisa opera nos cruzamentos entre viver, pensar, sentir e criar. Como dizem 

Bruna Batistelli e Erika Oliveira “o ato de escrever cartas aposta em uma escrita que amplia 

as possibilidades, que produz diálogo, que permite que a vida ganhe o terreno acadêmico” 

(Batistelli e  Oliveira, 2021 p. 691).  

Os temas que emergem dessa perspectiva são múltiplos, entre eles, a relação com o 

espaço acadêmico, a produção de subjetividade, os atravessamentos do racismo, da 

cisnormatividade e da transfobia [...] A carta a seguir, escrita a partir das experiências vividas 

nos encontros do Núcleo de Estudos em Diversidades e Política (EDIS), se inscreve nesse 

movimento. É um gesto de afirmação de que o conhecimento também se produz nas bordas, 

nas escutas mútuas, nas relações afetivas e nos espaços de comunidade que resistem à lógica 

produtivista e excludente da academia.  

1 Mestre em Psicologia pela Universidade Federal de Alagoas - UFAL, caueassis15@gmail.com; 

mailto:autorprincipal@email.com


 

ESCREVO À VOCÊS DO NÚCLEO DE ESTUDOS EM DIVERSIDADES E 

POLÍTICA (EDIS) 

 

A primeira versão dessa carta foi feita  à mão - papel pautado  e caneta preta - meio 

que à moda antiga. Comecei hoje durante a nossa reunião de orientação, fui rabiscando um 

bocado de palavras,  principalmente depois que citei  aquele trecho “Lendo com o pé na 

boca”,  do livro, da Gloria Anzaldúa:    
Aprender a ler não é sinônimo de aprendizado acadêmico. Pessoas operárias e das 
ruas podem viver uma experiência — por exemplo, um incidente que se passa na rua 
e "ler”o que está acontecendo de forma que um/a acadêmica não poderia. Uma 
pessoa sempre escreve e lê do lugar onde seus pés estão plantados, do chão onde se 
ergue, seu posicionamento e ponto de vista particulares. Quando eu escrevo sobre 
ideias diferentes, eu tento encarná-las e corporificá-las ao invés de abstraí-las. (2021, 
p. 144) 

 

Disse que tinha a impressão que estávamos meio que escrevendo e lendo nossas 

pesquisas, sentindo o gosto da carne e da terra dos nossos pés. Ando achando muito 

interessante a maneira como vem se construindo nossos encontros, levamos para discussão o 

que estamos escrevendo, lendo, vivendo, rememorando, compartilhamos estratégias 

metodológicas, dúvidas,  receios, indicações. Muitas vezes, comentamos como o espaço 

acadêmico pode ser áspero, frio e reprodutor de inúmeras violências, não nos faltam histórias 

de como ele provoca adoecimentos. Em meio a tudo isso, continuamos insistindo e apostando 

em outras formas de habitá-lo.   

Um dos primeiros textos que apresentei em um congresso, buscava problematizar os 

espaços ocupados por corpos trans e cis dentro das produções acadêmicas (Moura, 2019). 

Sabia que o que conseguia escrever naquele momento, era apenas um rascunho, mas estava 

cansado de ser colocado no lugar de objeto de pesquisa, de responder sobre quando foi o 

momento em que “me descobri trans?”. Precisa por para fora, tava aprendendo a virar o jogo, 

as leituras transfeministas me impulsionaram a começar indagar como resposta: “Quando 

você descobriu que era cis? Como bem coloca Viviane Vergueiro (2016) o conceito de 

cisgeneridade visa “problematizar as hierarquias de autenticidade e inteligibilidade entre 

corpos e identidades de gênero.” (p.47) . Quando comecei a cursar psicologia, em 2016, fazia 

menos de um ano, que havia passado a integrar estatisticamente a grande parcela da 

população trans que é expulsa de casa. Acabei retratando esse momento da vida em uma 

poesia,  Entre ficar e existir: 

Abriram a porta 
e me disseram:  



 

–– SAI. 
Teu copo não cabe, 
aqui ele incomoda. 
Os pelos que afloram 
e a voz quase grossa 
é tudo sobra. –– 
Chamaram de escolha. 
Poderia raspar os versos e ficar. 
Essa era a norma. 
Trans[bordei] e fui embora. 
 

Durante toda minha graduação fui o único aluno trans nas aulas e  me mantive 

permanentemente no fluxo individual, cursei as matérias de acordo com a maneira que ia 

conseguindo equilibrar a relação entre tempo para os estudos e dinheiro para sobrevivência. 

Nos dois anos iniciais, mesmo querendo muito, não conseguia participar das atividades de 

extensão, PIBIC, grupo de estudos [...]. Pude, com esforço, começar a frequentar  a 

universidade com um pouco mais de tempo, o que me proporcionou vivenciar  processos 

coletivos que se estendem para além das aulas obrigatórias.  

Uma vez disse a uma amiga, que esteve comigo em algumas disciplinas, que se  eu 

não tivesse aprendido a construir estratégias e a fazer alianças, teria desistido. Ou 

possivelmente,  terminaria com o mesmo fim narrado por Gloria Anzaldua (2021), ao se 

referir a “nova mestiza”, que ao tentar “romper os muros da academia com a própria cabeça, 

para abrir espaço para  ela mesma e para outras pessoas com quem se parece; termina caída ao 

chão com a cabeça ensanguentada.” (p. 191)  

No livro “Ensinando comunidade”, bell hooks (2021) adverte que um dos grandes 

riscos nos sistemas educacionais é a perda do sentimento de comunidade, tanto nas relações 

internas quanto na conexão com o mundo exterior à academia.  Como apontam Luiz Simas e 

Luiz Rufino: “conectar é verbo transitivo direto que, de forma bem mais ampla, representa a 

agregação de diversos elementos em busca de objetivos comuns.”  (Simas; Rufino, 2020, p. 

4). Nesse sentido, não sei se vocês vão concordar, mas, penso que nossas pesquisas têm em 

comum o fato de que a temática que escolhemos trabalhar não se desprende do cotidiano de 

nossas vidas. Elas comunicam estratégias diante das opressões estruturais e apontam para 

possibilidade na construção de alianças.  

Cada vez que enviei uma nova versão do texto da minha dissertação para ser discutido 

em nossas reuniões do EDIS, senti que apontamentos, possibilidades de caminhos, foram 

sendo construídos de maneira coletiva e plural. Anzaldúa (2021) nos alerta sobre a 

importância de,  ao ler e escrever, tomar os cuidados em: 



 

[...] descobrir, literalmente, onde está com os pés fincados, que posicionamento está 
tomando: Você está falando de uma perspectiva branca, masculina, de classe média? 
Você está falando de um lugar desde a classe operária, de cor, étnico? De onde você 
está falando? Para quem você está falando? Qual é o contexto, onde você localiza 
sua experiência? No Bronx, sul da Califórnia? Por que você está fazendo essa 
pesquisa? Quais são suas motivações? Onde estão as apostas, o que está em jogo - 
para usar uma expressão teórica popular. (p. 163) 
 

Essas são perguntas que me permeiam, durante nossos encontros, busco pensar o que 

elas implicam em nossas práticas e como produzem relações entre as temáticas e questões 

problemas  de nossas pesquisas. Quando debatemos textos, entre concordâncias e 

divergências, repenso a escrita, me lanço em novas questões,  mudo posições, entro em 

contato com as palavras  por outros ângulos e não as desprendo das práticas cotidianas. Tem 

sempre algo que fica.  Isso também acontece com vocês?  

Foram em processos de coletividade que entendi uma questão fundamental: a 

cisheteronormatividade, assim como a branquitude são frutos do poder colonial. bell hooks 

(2021) sopra em meus ouvidos:  “Devemos nos tornar tão articulados ao nomear nossas 

alegrias quanto somos ao nomear nosso sofrimento.” (p. 191). Foi por isso que resolvi 

escrever essa carta, para dizer que: mesmo com nossos pés cruzando fronteiras distintas, os 

encontros do EDIS têm nos aberto um espaço comum. Nesses momentos, sinto que estamos 

todos no mesmo barco, aprendendo  como se manejam as velas e  sentindo para onde os 

ventos sopram, mas também estamos dando boas risadas,  em meio a cuidadosas discussões 

quanto às possibilidades de direções do leme2.  

Quando comecei a rabiscar o que iria escrever para vocês, junto com a discussão 

levantadas pelo livro de Anzaldúa (2021), fui revirar as páginas de:  “Ensinando a transgredir: 

a educação como prática da liberdade”  (hooks, 2013) e “Ensinando comunidade: uma 

pedagogia da esperança.” (hooks, 2021). bell hooks é uma  referência que circula muito entre 

nós. Durante o estágio docência em psicologia social 2, lembrei que o semestre em que cursei 

essa disciplina como aluno, a introdução do livro “Ensinando a transgredir” (2013) foi o texto 

de abertura. Algumas vezes repeti para mim mesmo: “a sala de aula tem que ser um lugar de 

entusiasmo, nunca de tédio” (hooks, 2013, p. 16), a realidade me fez constatar o quanto isso é 

difícil, mas também me presenteou com boas surpresas.  

2  Vocês sabem que aforismos me empolgam, acho que é porque eles são formados por uma linguagem híbrida 
que fica entre a literatura e a filosofia. Jaqueline Gomes de Jesus (2014) conceitua  aforismo enquanto uma: 
“definição concisa, próxima do provérbio, que se coloca entre o discurso filosófico e o literário que tem por 
finalidade apresentar uma determinada percepção” (p.99).  
 
 



 

Nos dois livros de bell hooks (2013; 2021), há um diálogo estabelecido com Ron 

Scapp, descrito por ela como “um filósofo camarada e amigo branco do sexo masculino” 

(hooks, 2013, p. 175). Esse diálogo começa no capítulo “A construção de uma comunidade 

pedagógica” do livro Ensinando a Transgredir e continua no capítulo “Guardiões da 

Esperança” do livro Ensinando Comunidade. bell hooks (2021) observa que, apesar de 

colaborar com Ron por quase duas décadas, mantêm diferenças significativas em termos de 

raça, classe e gênero. Essas diferenças, segundo a autora, oferecem uma oportunidade para 

transcender barreiras e superar obstáculos que normalmente dificultariam uma conexão 

intelectual profunda. O diálogo destaca a importância da confiança na formação de uma 

comunidade educacional e de aprendizado, utilizando como estratégia o compartilhamento de 

experiências pessoais. Ambos se empenham em realizar autocríticas rigorosas e refletir sobre 

suas realidades distintas, ao mesmo tempo em que reconhecem e valorizam o que têm em 

comum, colocando em prática o conceito de “abertura radical” proposto pela autora. Fiquei 

pensando que nossos encontros têm colocado em prática um tanto desse conceito, sinto que 

devemos continuar insistindo  e ampliando essa prática, fico imaginando como estaremos 

daqui a alguns anos e como isso continuará a reverberar em nós. Antes de pôr um ponto final 

nessa carta, preciso dizer que não foi fácil escrevê-la, me revirei inteiro, busquei palavras que 

pudessem traduzir o que sinto, pesquiso, vivo, leio… às vezes elas insistem em demorar a 

sair.  Por fim, quero dizer que estou alegre em fazer dessa escrita uma forma de celebrar e  

deixar registrado os nossos encontros. 

 
Abraços 
At.te Cauê Assis 
Maceió/AL 
 

Novembro  de 2024 
 

Palavras Chaves: transfeminismos, cartas, espaço acadêmico.   

 

REFERÊNCIAS  

 

ANZALDÚA, Gloria. A Vulva é uma Ferida Aberta e Outros Ensaios. Trad. de Tatiana 
Nascimento. Rio de Janeiro: A Bolha, 2021. 
 
BATTISTELLI, Bruna; OLIVEIRA, Érika. Cartas: um exercício de cumplicidade subversiva 
para a escrita acadêmica. Curriculo sem Fronteiras. v. 2, p. 679-701, 2021. Disponível em 
https://www.curriculosemfronteiras.org/vol21iss2articles/battistelli-oliveira.pdf. Acesso em: 
15 de out. 2024. 

https://www.curriculosemfronteiras.org/vol21iss2articles/battistelli-oliveira.pdf


 

 
HOOKS, Bell; Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de 
Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013. 
 
HOOKS, Bell. Ensinando comunidade: uma pedagogia da esperança. Tradução de Kenia 
Cardoso. 1. ed. São Paulo: Elefante, 2021.  
 
JESUS, Jaqueline Gomes de. Prolegômenos para o futuro pensamento transfeminista. In: 
MINELLA,  Luzinete Simões; ASSIS, Gláucia de Oliveira; & FUNCK, Susana Bornéo, 
(Orgs.). Políticas e fronteiras: desafios feministas. 2014. p. 97-111 
 
MOURA, Cauê Assis de. Rascunhos de um corpo trans no (cis)tema acadêmico de 
pesquisa. Anais IV DESFAZENDO GÊNERO... Campina Grande: Realize Editora, 2019. 
 
MOURA, Cauê Assis de. Cartas transfeministas: friccionando fronteiras. 2025. 150 f. 
Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Universidade Federal de Alagoas, Instituto de 
Psicologia, Programa de Pós-Graduação em Psicologia, Maceió, 2025. 
 
SIMAS, Luiz. Antonio.; RUFINO, Luiz. Encantamento: Sobre política de vida. Mórula 
Editorial. 2020. 
 
VERGUEIRO, Viviane. Por inflexões decoloniais de corpos e identidades de gênero 
inconformes: uma análise autoetnográfica da cisgeneridade como normatividade. 2016. 
Dissertação (Mestrado em Estudos Interdisciplinares sobre Mulheres, Gênero e Feminismo) – 
Universidade Federal da Bahia, Instituto de Humanidades, Artes e Ciências, Salvador, 2016. 
 
 


