
 

GÊNERO, CULTURA E VIOLÊNCIA INTRAFAMILIAR NA 

LITERATURA CHICANA: ANÁLISE DOS CONTOS “WOMAN 

HOLLERING CREEK” E “THE MYSTERY OF SURVIVAL” 

 

Laisa Thaise Gomes Leite1 

Thayse Madella2 

 

INTRODUÇÃO  

  

Caracterizada por sua persistência e natureza multifatorial, a violência de gênero 

configura-se como um problema que vai além de fronteiras geográficas e socioculturais, cuja 

continuidade está relacionada a uma hierarquia de poder com raízes históricas profundas 

(Balestero; Gomes, 2015; Miranda; Azeredo, 2016). Trata-se de um fenômeno multifacetado 

que se ampara em uma estrutura patriarcal e em mecanismos sistemáticos de desumanização e 

subordinação de mulheres. Ao longo do tempo, tais mecanismos, como controle sobre os 

corpos femininos, silenciamento e exclusão, foram naturalizados, tornando-se socialmente 

aceitos e reproduzidos em diferentes esferas da vida cotidiana, sustentando ciclos de violência 

resistentes à mudança. 

Dada sua complexidade e recorrência, a violência de gênero é um tema comum em 

pesquisas, produções culturais e na literatura. No que diz respeito a literatura chicana, em 

especial, é a partir do momento em que a escrita se torna uma ferramenta de denúncia e 

resistência que é possível observar narrativas focadas em debater questões sociais e políticas 

que perpassam a vivência da comunidade chicana, grupo por muito tempo silenciado. Nesse 

sentido, pode-se citar a articulação sociopolítica da comunidade chicana como uma grande 

influência em relação a suas produções literárias. Dentre essas mobilizações sociais, está o 

Movimento Chicano que ganhou força a partir da década de 1960 nos Estados Unidos e é um 

dos grandes símbolos da luta chicana por direitos civis e políticos, bem como pela afirmação 

de sua identidade cultural frente à discriminação. É nesse cenário que a literatura chicana 

expande os debates acerca de temas como a construção de sua identidade frente ao choque 

entre as culturas estadunidense e mexicana, o hibridismo cultural, a reconstrução de figuras 

 
1Graduanda do curso de Letras Inglês da Universidade Federal de Sergipe – UFS, laisagomes8558@gmail.com;  
2 Professora do curso de Letras da Universidade Federal de Sergipe – UFS; thaysemadella@academico.ufs.br;  
 

 

 
 

mailto:laisagomes8558@gmail.com
mailto:thaysemadella@academico.ufs.br


 

míticas e religiosas e a vivência feminina em cenários de opressão. 

Tendo em vista esse panorama, é possível citar obras como as de Sandra Cisneros e 

Alicia Gaspar de Alba, autoras de Woman Hollering Creek and Other Stories (1991) e The 

Mystery of Survival (1992), respectivamente. Nascida em Chicago, no ano de 1954, Sandra 

Cisneros cresceu em uma família formada por pai mexicano e mãe descendente de imigrantes 

mexicanos. Professora e escritora, Cisneros possui obras que destacam temas como gênero, 

identidade cultural, tradição e pertencimento em um ambiente marcado por divergências 

culturais e sociais. Entre seus títulos estão The House on Mango Street (1983) e Caramelo 

(2002), além da coletânea de contos já citada. Já Alicia Gaspar de Alba nasceu em 1958, na 

região fronteiriça entre El Paso, Texas, e Ciudad Juárez, no México, contexto influente no que 

diz respeito à sua obra. Escritora, pesquisadora e professora, sua produção literária, assim como 

a de Cisneros, apresenta narrativas marcadas por discussões sobre cultura fronteiriça, 

sexualidade, religiosidade e violência de gênero. Dentre suas obras, é possível citar Desert 

Blood: The Juárez Murders (2005), [Un]Framing the “Bad Woman”: Sor Juana, Malinche, 

Coyolxauhqui and Other Rebels with Cause (2014), além do livro The Mystery Of Survival and 

Other Stories (1993). 

Por meio da ficção ou de textos autobiográficos, as duas autoras colocam em evidência 

a mulher latina e as condições que permeiam sua existência, além de expor a violência a qual 

os ambientes familiares não estão imunes, conforme retratado nos contos selecionados para 

análise neste trabalho. Em “Woman Hollering Creek”, a narrativa gira em torno de Cleófilas, 

uma mulher recém-casada que se muda do México para os Estados Unidos da América com 

seu marido. Distante de sua família, a personagem se vê isolada e presa em um casamento 

violento. Já em “The Mystery of Survival”, o foco é o abuso infantil intrafamiliar e o 

silenciamento como forma de perpetuação da violência. 

A escolha desses contos como base para este trabalho se dá em função do fato de, apesar 

de distintas, ambas as narrativas das obras de Sandra Cisneros e Alicia Gaspar de Alba 

refletirem sobre a maneira como espaços tradicionalmente atrelados a proteção, afeto e 

acolhimento podem se tornar ambientes violentos e que desumanizam figuras femininas. Nesse 

sentido, essa pesquisa pretende se debruçar sobre a seguinte questão: como a violência de 

gênero no ambiente familiar e os fatores socioculturais que permitem a sua continuidade são 

abordados nos contos “Woman Hollering Creek” e “The Mystery of Survival”? 

Dessa forma, a pesquisa tem como objetivo geral analisar as representações das 

manifestações de violência de gênero no espaço familiar, considerando as dinâmicas sociais e 

culturais que permeiam sua ocorrência. Para isso, busca-se analisar o modo como a cultura do 



 

silenciamento, a transmissão transgeracional da violência e a internalização de valores 

patriarcais atravessam as personagens, moldando suas experiências enquanto mulheres. 

 

METODOLOGIA  

 

Este trabalho é desenvolvido a partir de uma abordagem bibliográfica e interpretativa 

de análise literária e tem como objetivo analisar as manifestações da violência de gênero nas 

relações familiares representadas nos contos “Woman Hollering Creek” (1991), de Sandra 

Cisneros, e “The Mystery of Survival” (1992), de Alicia Gaspar de Alba. 

Foram lidos 4 livros, sendo eles Woman Hollering Creek and Other Stories (1991), de 

Sandra Cisneros, Mean (2017), de Myriam Gurba, The Mystery of Survival and Other Stories 

(1993), de Alicia Gaspar de Alba e Chicana Lesbians (1991), de Carla Trujillo. A partir dessas 

leituras, os dois contos citados foram escolhidos em razão da semelhança temática, visto que, 

apesar de perspectivas distintas, ambos destacam a ocorrência da violência dentro da esfera 

familiar. 

Ciente de que a violência de gênero não é um fenômeno que acontece de forma 

descontextualizada, a análise não se limitará à observação dos episódios de violência narrados 

nos contos. A violência direcionada às mulheres é compreendida aqui como um produto de 

convenções socioculturais, o que torna essencial considerar valores associados a tradições e a 

papéis de gênero, por exemplo. Sendo assim, desenvolver o trabalho a partir de um olhar 

ampliado possibilitará interpretar como as relações de poder e opressão se constroem nos 

contos em diálogo com os contextos sociais que as condicionam. 

No que se refere à fundamentação teórica, o trabalho conta com obras que destacam a 

conexão entre gênero, cultura e poder, considerando a influência desses fatores sobre a prática 

da violência. Thinking about women: Sociological perspectives on sex and gender (2014), de 

Margaret L. Andersen, foi utilizado principalmente para conceituar gênero e diferenciá-lo de 

sexo. O livro foca em explorar como as construções de gênero estão interligadas ao 

comportamento e expectativas femininos e contextualiza historicamente a naturalização da 

violência contra mulher, citando práticas sociais como a “rule of thumb3”, que legitimava a 

 
3Expressão associada à legitimação da violência doméstica, baseada na ideia de que o marido poderia agredir 

sua esposa com um bastão cuja espessura não ultrapassasse a do próprio dedão (Andersen, 2014, p.187). 
 
 
 
 



 

violência doméstica. Gênero, patriarcado, violência (2015), escrito por Heleieth Saffioti, 

também foi essencial para a compressão de gênero e sexo. A obra ofereceu uma perspectiva 

que defende gênero e sexo como uma unidade indissociável, visto que, como pontuado pela 

autora, “não existe uma sexualidade biológica independente do contexto social em que é 

exercida” (Saffioti, 2015, p.116). Essa união entre dois conceitos distintos serviu para 

compreender as dimensões sociais que moldam o gênero e como aspectos biológicos e sociais 

se conectam na construção das identidades individuais e nas interações. O livro também destaca 

a naturalização da violência de gênero, colocando-a como necessária para conservar a estrutura 

patriarcal que protege os homens e oprime as mulheres. 

O trabalho Famílias, Gêneros e Violências (2004), das autoras Martha Narvaz e Silvia 

H. Koller, auxiliou no entendimento em relação às dinâmicas de violência no espaço familiar. 

As autoras abordam a percepção de família como um espaço de proteção, afirmando ser esse 

espaço o responsável por promover a compreensão dos indivíduos acerca dos seus papéis 

sociais e como se encaixam nas noções de gênero. O texto também discute a transmissão da 

violência no ambiente familiar, destacando a forma como as mães, também vitimizadas e 

condicionadas pelas normas de gênero, não são capazes de compreender a violência sofrida 

pelas filhas como um problema real, mas sim como um acontecimento natural na vida de 

qualquer mulher. Já Loving in the War Years (1983), de Cherríe Moraga, aborda a violência de 

gênero simbólica e o julgamento interno da comunidade chicana sobre as mulheres que não 

seguem as normas tradicionais de sua cultura. O livro serviu para compreender a dificuldade 

enfrentada por muitas mulheres chicanas para abandonar ciclos de violência, já que são criadas 

sob valores culturais específicos de sua comunidade que reforçam a submissão das mulheres 

aos seus pais e maridos. Além de discutir acerca das práticas comuns de violência de gênero 

nas famílias chicanas, a autora também expõe a maneira como a sexualidade feminina é 

utilizada como instrumento de controle social, mostrando como a homofobia exclui e subjuga 

muitas mulheres. 

Assim como as obras citadas, o livro Voicing Chicana Feminisms (2003), de Aída 

Hurtado, enfatiza a vivência de mulheres chicanas inseridas em famílias onde o pai é a 

autoridade máxima. Por meio de relatos reais, a autora mostra como diferentes formas de 

subordinação, sejam elas mais explícitas ou sutis e internalizadas, atravessam relações sociais 

e se reproduzem, sobretudo no ambiente familiar, destacando também a intersecção de gênero, 

raça, classe e sexualidade que perpassa a questão da violência. A obra serviu de base para 

pensar as diferentes formas de manifestação da violência de gênero e a maneira como normas 

culturais, familiares e sociais se entrelaçam para permitir o controle de mulheres. 



 

Também faz parte do referencial teórico dessa pesquisa o livro [Un]Framing the “Bad 

Woman” (2014), de Alicia Gaspar de Alba, que foca em questionar a categorização de “mulher 

boa” e “mulher má” e a apresenta como um instrumento do patriarcado para oprimir mulheres 

e promover interesses masculinos. Além disso, a obra denuncia casos de feminicídio e descaso 

estatal ao dar visibilidade a relatos de vítimas exploradas por um sistema econômico no qual a 

desumanização de corpos femininos configura como uma de suas bases estruturais. A autora 

também trabalha com o conceito de “leis do pai” para evidenciar a dominação masculina em 

vários âmbitos da sociedade e discutir como as normas de gênero são construídas e reforçadas 

por fatores históricos, culturais e religiosos. A obra viabilizou o entendimento sobre a maneira 

como as mulheres internalizam as normas de gênero e o julgamento social presente em 

contextos familiares e comunitários. 

 Complementando essa discussão, Sex and Conquest (1995), de Richard C. Trexler, 

foca em apresentar a violência e a desumanização de corpos no contexto histórico europeu e 

durante os processos de conquista no continente americano. Por meio do conceito de 

“penalidade penetrativa”, Trexler expõe como o controle dos corpos foi usado como 

instrumento de dominação durante o processo colonial de diversos povos e como a 

femininização foi utilizada para punir e inferiorizar os inimigos dos conquistadores. A 

perspectiva histórica do livro permitiu estabelecer um vínculo entre a violência 

institucionalizada do passado, sua continuidade no contexto contemporâneo e compreender as 

raízes da inferiorização do gênero feminino. 

Outros materiais, além dos mencionados nesta seção, poderão ser acrescentados ao 

longo do desenvolvimento da pesquisa caso se revelem pertinentes e dialoguem com a análise 

das obras literárias. Serão observados os personagens, as dinâmicas familiares, assim como as 

semelhanças e distinções na representação da violência de gênero nos contos, de modo a 

compreender como essas narrativas abordam a violência articulada a fatores socioculturais. 

RESULTADOS E DISCUSSÕES  

Papéis de Gênero e Violência em “Woman Hollering Creek” 

Compreender o conceito de gênero implica reconhecê-lo como uma construção social 

e culturalmente condicionada e distinta do sexo biológico. Enquanto o sexo se relaciona a 

aspectos físicos e anatômicos, o gênero é baseado em um conjunto de concepções e 

expectativas que diferenciam homens e mulheres (Andersen, 2014). Trata-se, portanto, de um 

sistema simbólico que regula comportamentos e identidades conforme o que se naturalizou 



 

como masculino e feminino. Embora distintos, sexo e gênero tampouco devem ser 

compreendidos de maneira totalmente dissociada. O sexo é muitas vezes usado para justificar 

certas normas de gênero, o que pode ser percebido na crença de que os diferentes níveis 

hormonais explicam a agressividade dos homens e a irracionalidade das mulheres, por exemplo 

(Dias; Machado, 2008). Dessa maneira, tendo em vista a não neutralidade dos corpos, as 

normas de gênero moldam a forma como o sexo é vivenciado e percebido socialmente (Saffioti, 

2015). 

 Apesar de frequentemente debatida, a tendência de estabelecer diferenças entre homens 

e mulheres não é um fenômeno recente. Há muito tempo, em diversas culturas, as mulheres já 

eram inferiorizadas e reduzidas às tarefas domésticas, e em algumas sociedades, como as da 

Roma e Grécia antigas, representativas dos ideais europeus civilizatórios que permeiam o 

processo de colonialidade, sequer eram contempladas com direitos civis e políticos. Assim, 

essa lógica histórica de separar e hierarquizar o feminino e o masculino não se limita ao campo 

das ideias e ganha contornos concretos nas relações sociais. É nesse contexto que a violência 

de gênero, que atinge principalmente as mulheres, se encontra. Legitimada por meio de 

aspectos culturais e sociais, a violência de gênero refere-se a práticas ou situações que impõem 

sofrimento físico e/ou emocional a indivíduos em razão de seu gênero (Strey; Werba, 2001 

apud Narvaz; Koller, 2004). 

 Trata-se de um problema persistente e estrutural que afeta gerações de mulheres e se 

manifesta em uma frequência alarmante em seus cotidianos. No Brasil, por exemplo, conforme 

pesquisa do Fórum Brasileiro de Segurança Pública, cerca de 37,5% das brasileiras sofreram 

algum tipo de violência entre os anos de 2024 e início de 2025. Ao não especificar a natureza 

da violência sofrida pelas mulheres, a pesquisa evidencia a forma diversa como a violência 

pode se manifestar, o que às vezes impede que as agressões sejam reconhecidas como tal. 

 As estruturas que possibilitam a ocorrência desse tipo de violência podem ser 

percebidas na narrativa de “Woman Hollering Creek”. Cleófilas, protagonista do conto, deixa 

sua família e sua cidade natal, no México, para viver no Texas, nos Estados Unidos, com seu 

marido. O processo do casamento e da consequente separação da sua família, narrado logo no 

início da narrativa, evidencia uma das manifestações mais persistentes da hierarquia 

estabelecida pelas normas de gênero: a ideia de que corpos femininos possuem donos, primeiro 

seus pais, depois seus maridos. No conto, isso se materializa quando Don Serafín, pai de 

Cleófilas, dá permissão para que Juan Pedro a leve consigo como sua esposa (Cisneros, 1991, 

p.43). Trata-se de um exemplo de como os papéis de gênero ditam como muitas relações sociais 

operam, em especial as familiares, e legitimam a dominação masculina. 



 

Esse pensamento de posse e subordinação de mulheres em relação aos homens é 

discutido por Alicia Gaspar de Alba em [Un]framing the Bad Woman (2014) por meio do 

conceito de “leis do pai”. Segundo a autora, refere-se a um conjunto de normas simbólicas e 

institucionalizadas que posicionam o homem em uma condição de autoridade. Apesar do nome, 

essas normas não se resumem ao ambiente familiar, ainda que seja o núcleo mais evidente, mas 

também se materializam no trabalho, na política e em outros âmbitos onde a presença 

masculina se manifeste. Assim, o ato de Don Serafín de “transferir” Cleófilas para outro 

homem é uma expressão de um sistema que legitima o controle dos homens sobre os corpos e 

vidas femininos. 

Agora sob a autoridade do marido, Cleófilas leva consigo para o Texas expectativas 

construídas durante uma vida inteira acerca do casamento. Condicionada a valorizar o 

matrimônio como o grande marco da vida de uma mulher, Cleófilas enxerga o amor romântico 

como uma realização pessoal, algo que ela almeja desde que “tinha idade suficiente para se 

apoiar nas vitrines de gaze […]”(Cisneros, 1991, p.44, tradução nossa4). O trecho retirado do 

conto ilustra como a promessa do casamento e do amor novelesco já era parte do imaginário 

da personagem muito antes de sua vida adulta. Além disso, a ideia de que o amor incondicional 

deve resistir a qualquer adversidade não está só presente nas novelas que a personagem assiste, 

mas também faz parte de tudo o que Cleófilas compreende sobre relações amorosas e o papel 

das mulheres nessas relações. Compreende-se, então, que essas noções moldam não apenas as 

expectativas que ela projeta sobre sua união com Juan Pedro, mas também definem o papel que 

ela acredita que deve desempenhar enquanto esposa. 

Apesar de profundamente internalizadas, tais normas de gênero não surgem de forma 

espontânea e natural. Elas são construídas e estabelecidas socialmente, sendo a cultura um dos 

principais fatores que possibilitam a conservação dos papéis de gênero que atravessam 

gerações de mulheres. A cultura pode ser compreendida como um conjunto de significados 

historicamente produzidos e compartilhados por grupos sociais (Kluckhohn, 1962, p.52). Esses 

significados e o ambiente cultural moldam os indivíduos, que se comportam e interpretam a 

sociedade ao redor a partir de suas principais referências culturais e não podem ser facilmente 

desagregados desse contexto (Klevens et aI., 2007). Nesse sentido, mulheres como Cleófilas 

não aprenderam a enxergar o matrimônio como objetivo de vida de forma arbitrária, mas sim 

 
4Original: “ [..] she was old enough to lean against the window displays of gauze […]” 
 
 
 
 



 

por meio de princípios estabelecidos por aqueles que estão cultural e socialmente em posição 

de controle, os homens, e reproduzidos também por aquelas que se encontram abaixo, as 

mulheres (Anzaldúa,1987, p.16). 

Essa influência não necessariamente acontece mediante discursos explícitos. Ela se dá 

de maneira sutil, por meio de tradições, práticas religiosas, meios de comunicação e 

entretenimento — as novelas, no caso de Cleófilas — e nas expectativas reproduzidas no 

convívio social. Com isso, a cultura se comporta como um sistema que estabelece e guia 

comportamentos, sejam eles vinculados às dinâmicas de gênero ou não. No que diz respeito às 

mulheres, o contexto cultural onde são criadas contribui, por exemplo, para a aceitação da 

subordinação e do silenciamento como se fossem parte de sua vivência feminina. 

As expectativas da personagem em relação a seu casamento logo se mostram distantes 

da realidade. O episódio do primeiro ato de violência física ocorre de maneira abrupta, tanto 

para Cleófilas quanto para o leitor. Após narrar a mudança da personagem para o Texas, tratar 

acerca da idealização da sua vida conjugal e descrever brevemente a pequena comunidade ao 

seu redor, Cisneros introduz o que pode ser considerado um dos momentos de ruptura na 

trajetória da protagonista: 

Na primeira vez, ela ficou tão surpresa que não gritou nem tentou se defender. 

Ela sempre dissera que revidaria se um homem, qualquer homem, a atacasse. 

Mas quando chegou o momento, e ele a esbofeteou uma vez, e depois outra, 

e outra; até o lábio se partir e sangrar uma orquídea de sangue, ela não reagiu, 

não começou a chorar, não fugiu como imaginava que faria quando via tais 

coisas nas novelas. (Cisneros, 1991, p.47, tradução nossa5) 

 

 A reação de Cleófilas, ou a falta dela, revela seu choque diante da situação em que se 

encontrava, com súbita constatação de que seu corpo havia sido violentado por seu marido, por 

tantos anos aguardado, em um ambiente que deveria ser seguro, sua casa. A quebra entre a 

expectativa e a realidade não está associada apenas à questão afetiva, à como Cleófilas se sentia 

em relação ao esposo, mas também à desestruturação do espaço doméstico. Como proposto por 

Gaston Bachelard, em A Poética do Espaço (2014), a idealização de “casa” é de um lugar de 

 
5Original: “The first time she had been so surprised she didn’t cry out or try to defend herself. She had always 

said she would strike back if a man, any man, were to strike her. But when the moment came, and he slapped 

her once, and then again, and again; until the lip split and bled an orchid of blood, she didn’t fight back, she 

didn’t break into tears, she didn’t run away as she imagined she might when she saw such things in the 

telenovelas.” 
 
 
 
 



 

acolhimento e refúgio psíquico. Para o autor, a casa não é compreendida apenas como uma 

estrutura física que oferece conforto material e atende às funcionalidades cotidianas, ela é um 

abrigo para pensamentos, afetos e memórias, sendo também uma proteção contra as 

adversidades do mundo exterior e parte do que constitui a psique daqueles que a habitam. 

 Essa ideia acerca do símbolo da casa é questionada por Sandra Cisneros em A House of 

My Own (2015), quando opina brevemente sobre o que é proposto por Gaston Bachelard ao ter 

acesso a sua obra durante a graduação. Ao rememorar sua infância em moradias superlotadas 

e precárias, a autora ironiza a concepção de casa como refúgio e local de paz, e aponta a casa 

de Bachelard (2014) como um privilégio reservado àqueles que não precisam lidar com a 

pobreza, por exemplo. Apesar de inserida em um contexto diferente do que é relatado por 

Cisneros em seu livro de memórias, a vivência de sua personagem em “Woman Hollering 

Creek” reforça sua visão de que o símbolo da casa enquanto lar é atravessado por diversas 

condições. 

Ao se tornar cenário de violência, a casa de Cleófilas se distancia da ideia de casa 

protetora contra o que perturba e fere o ser humano, como colocado por Bachelard (2014), e 

torna-se ela mesma um agente de desgaste emocional e físico. Permanecer nesse ambiente 

implica conviver constantemente com quem a agrediu e consequentemente carregar sempre em 

si o medo de que a violência se repita. Diante disso, a experiência da personagem pode ser 

compreendida como parte de um dos produtos da hierarquia de gênero: a violência doméstica. 

Longe de ser uma questão simples, a violência doméstica consiste em atos de violência física 

ou psicológica e controle ou destruição de bens de cônjuges (Frias; Angel, 2005; Ferguson, 

2011 apud Rodriguez, 2012). Apesar de não ser um problema exclusivamente feminino, as 

mulheres são as mais acometidas. A quinta edição da pesquisa “Visível e Invisível: A 

Vitimização de Mulheres no Brasil”, divulgada em 2025, revela que 40% das entrevistadas 

com idade acima de 16 anos já foram vítimas de violência por parte de seus parceiros, sendo 

26% delas agredidas fisicamente. Assim, o abuso em relação às mulheres não configura uma 

exceção, mas sim uma grave e recorrente violação de seus direitos básicos. 

Da mesma forma como os indivíduos não podem ser dissociados de seu contexto 

cultural, a violência doméstica tampouco pode ser entendida de maneira isolada dos padrões 

socioculturais de gênero. Nesse sentido, a base das práticas violentas em ambiente doméstico 

se encontra, principalmente, na naturalização do controle masculino e da obediência esperada 

das mulheres, dois aspectos fortemente apoiados e reproduzidos fora e dentro de muitas 

famílias, em especial as que seguem o padrão “tradicional” familiar, que prevê papéis de gênero 

claros, com o pai/marido como provedor e autoridade principal e mãe/esposa como cuidadora. 



 

As “leis do pai”, conceito já apresentado anteriormente, novamente se concretizam e 

estabelecem a violência não como um ato condenável, mas sim como um direito masculino e 

ferramenta de correção e soberania. Como observado por Rodriguez (2012) ao citar Feder 

(1999), no passado os maridos eram moral e legalmente autorizados a punir suas esposas caso 

estas não se comportassem como deveriam. No Brasil colonial, algo semelhante também 

acontecia, com os homens possuindo permissão para matar suas esposas em casos de adultério 

ou simples suspeita. Embora tais práticas não mais tenham amparo jurídico no país, os 

fundamentos simbólicos que as sustentam continuam presentes na sociedade, permitindo que 

os homens não só sintam autorizados, mas respaldados moral e culturalmente para agredir, 

controlar e manipular suas companheiras. 

A partir do momento em que Cleófilas é agredida, a narrativa sugere um ciclo de 

violência doméstica que culmina não só na continuidade das agressões, mas também 

enfraquece as suas possibilidades de reação. Após agredir Cleófilas, Juan Pedro chora, 

demonstra arrependimento e vergonha pelo seu ato, caracterizando um padrão identificado em 

muitos contextos de violência doméstica, nos quais o agressor alterna entre a violência e gestos 

de afeto que levam a vítima a acreditar na mudança do parceiro. Diante disso, Cleófilas tenta 

racionalizar e atenuar o comportamento do marido, esforçando-se para lembrar a si mesma as 

razões pelas quais o amava. A reação de Cleófilas novamente se mostra como um reflexo dos 

ensinamentos que recebeu ao longo de sua vida: aguardar pelo matrimônio e se empenhar para 

preservá-lo a qualquer custo. 

 Assim, a cultura reaparece como um elemento central no que diz respeito à resposta da 

personagem à violência sofrida. A decisão de Cleófilas de permanecer com o marido não é 

pautada apenas no discurso de arrependimento de Juan Pedro, mas sim influenciada por 

princípios culturais, como o familismo. Caracterizado pela ideia de priorização da família, o 

familismo é marcado por valores como lealdade, respeito e sacrifício em nome da unidade 

familiar, sendo uma noção cultural muito difundida nas culturas hispânicas e latino-americanas 

(SESC, 2020). Dentre as premissas do familismo, destaca-se a obrigação de preservar a honra 

da família, tanto no âmbito interno quanto perante a comunidade. Sob esse viés, tudo que 

comprometa a imagem ou estabilidade da família, como a exposição de conflitos e denúncia 

de violência, deve ser evitado. Nesse contexto, recai sobre Cleófilas a função de manutenção e 

estabilidade doméstica, mesmo que para isso permaneça em um ambiente hostil e em uma 

relação abusiva. 

Conforme exposto no início do conto, Cleófilas é uma mulher mexicana que se muda 

para os Estados Unidos após o casamento. A sua imigração não representa somente uma 



 

mudança geográfica, mas também evidencia um fator pertinente em contextos de violência 

doméstica: o deslocamento. Estar em um local diferente, longe de sua família e amigos 

contribui para uma maior vulnerabilidade da vítima, que passa a depender emocional e 

socialmente de seu agressor (Machado, 2019). No caso de Cleófilas, seu deslocamento para 

um novo país também promove o seu isolamento, visto que suas únicas companhias são, como 

descrito no conto,“Soledad de um lado, Dolores do outro. Ou o riacho.” (Cisneros, 1991, p.51, 

tradução nossa6). A narrativa reflete sobre a ausência de conexões sociais de Cléofilas, que não 

cultiva muitas amizades, a não ser as duas senhoras com quem assiste às novelas, e não tem 

acesso a outras realidades femininas diferentes da sua. Assim, o isolamento físico e emocional 

de Cleófilas apresenta-se como um fator sutil, mas eficaz no que diz respeito à persistência do 

ciclo de violência. Longe de sua família e de qualquer rede de apoio, a opção inicial da 

personagem é permanecer onde está. 

O contexto em que Cleófilas se encontra inicialmente desestimula qualquer 

possibilidade de ruptura. Além de sofrer o impacto dos valores do familismo e ser levada a 

acreditar que precisa manter sua família unida, a protagonista também se vê afetada pelas 

expectativas sociais da comunidade latina. Ao considerar deixar seu marido, a personagem não 

se depara somente com a preocupação acerca da reação familiar, mas também com o medo da 

reprovação coletiva: 

 

Às vezes, ela pensa na casa do pai. Mas como ela poderia voltar para lá? Que 

vergonha. O que os vizinhos diriam? Chegando em casa daquele jeito, com 

um bebê no colo e grávida. Cadê seu marido? (Cisneros, 1991, p.50, tradução 

nossa7) 

 

Mais uma vez, observa-se como expectativas sociais, atreladas aos ideais de gênero, 

definem quais caminhos são possíveis e aceitáveis para as mulheres. Em Loving In The War 

Years (1983), Cherríe Moraga denuncia como a comunidade chicana tende a rejeitar suas 

mulheres caso elas ajam de maneira diferente do que é esperado, especialmente no que diz 

 
6Original: “Soledad on one side, Dolores on the other. Or the creek.” 
 
 
7Original: “Sometimes she thinks of her father’s house. But how could she go back there? What a disgrace. 

What would the neighbors say? Coming home like that with one baby on her hip and one in the oven. Where’s 

your husband?” 
 
 
 
 



 

respeito ao casamento. Nesse sentido, a autora descreve como as mulheres que se recusam a 

viver sob a obediência de seus maridos são consideradas traidoras, inclusive por outras 

mulheres. Ir contra a tradição de sua comunidade, portanto, é sinônimo de trair a sua própria 

raça, uma condição imposta apenas às mulheres, visto que os homens não são condenados 

socialmente quando abandonam suas esposas ou as violentam, por exemplo. Desse modo, 

permanecer submissa à autoridade do marido é também ser fiel a sua família, cultura e 

comunidade. Aquela que ousa desafiar sua posição de obediência e recusar os papéis de gênero 

é considerada uma “traidora da sua raça ao contribuir para o genocídio de seu povo — quer ela 

tenha ou não filhos.” (Moraga, 1983, p.113, tradução nossa8). 

 Em Voicing Chicana Feminism (2003), Aída Hurtado aprofunda essa tendência de 

julgamento da comunidade ao analisar suas raízes históricas. A autora apresenta a conquista 

dos espanhóis e a imposição da religião católica como aspectos fundamentais na criação da 

ideia do que é ser mulher na cultura mexicana (Hurtado, 2003, p.15). Dentro desse imaginário 

cultural, a figura de La Malinche ocupa um lugar central como símbolo da mulher que trai o 

seu povo ao se associar ao domínio europeu, sendo considerada uma peça chave no processo 

de conquista espanhola. La Malinche é compreendida como a maior traidora do povo mexicano 

por atuar como tradutora e assim facilitar a dominação de Hernán Cortés sobre o império asteca 

(Hurtado, 2003, p.14). Essa representação tem repercussões concretas nas vidas de mulheres 

como Cleófilas ao apoiar uma lógica na qual a liberdade feminina é equiparada à traição. Ao 

tentar retornar para casa de seus familiares e encerrar o ciclo de violência que vive, a 

personagem seria a culpada por envergonhá-los e destruir a sua família, assim como por 

desrespeitar o seu povo. 

 Além disso, a comunidade e o contexto social em que Cleófilas está inserida enquanto 

residente do Texas revelam-se altamente hostis para mulheres que, assim como ela, vivenciam 

a violência doméstica. Mesmo que brevemente, o conto narra a maneira como a violência 

contra a mulher é naturalizada no cotidiano. Além de presenciar homens rirem com a confissão 

do assassinato de uma mulher, Cleófilas também se depara com a regularidade inquietante com 

a qual vê casos de violência: 

Parecia que os jornais estavam cheios dessas histórias. Esta mulher 

encontrada na beira da rodovia interestadual. Esta empurrada para fora de um 

carro em movimento. O cadáver desta, esta inconsciente, esta espancada. Seu 

 
8Original: “[...] “traitor to her race” by contributing to the “genocide” of her people—whether or not she has 

children.” 
 
 



 

ex-marido, seu marido, seu amante, seu pai, seu irmão, seu tio, seu amigo, seu 

colega de trabalho. Sempre. As mesmas notícias macabras nas páginas dos 

jornais. (Cisneros, 1991, p.52, tradução nossa9) 

 

Em um ambiente no qual o sofrimento feminino é rotineiro e a violência não parece 

condenável, torna-se possível questionar de que maneira Cleófilas poderia se sentir segura e 

amparada para denunciar o que acontecia dentro de sua casa. O cenário ao seu redor está longe 

de oferecer qualquer proteção e reforça a impunidade dos agressores, bem como a banalização 

da violência de gênero. Portanto, denunciar ou deixar seu marido não são decisões simples, não 

apenas pela ausência de qualquer apoio, mas também pela certeza de que a morte ou o 

sofrimento femininos aparentam ser aceitos com indiferença coletiva. 

O fim do ciclo de violência doméstica, contudo, não se dá de forma solitária, mas sim 

a partir de uma rede de solidariedade feminina que apresenta a possibilidade de libertação. Em 

uma consulta médica, Cleófilas se depara pela primeira vez com um gesto concreto de apoio: 

ao perceber a situação em que a personagem se encontrava, Graciela, possivelmente uma 

enfermeira da clínica, articula com outra mulher, Felice, o resgate de Cleófilas. Esse momento 

do conto marca uma ruptura significativa com o padrão de isolamento vivido pela protagonista, 

que pela primeira vez enxerga uma alternativa ao que estava vivenciando. 

O encontro com Felice em especial configura-se um momento essencial para Cleófilas, 

que finalmente tem acesso a uma outra realidade feminina, já que a mulher responsável por 

levá-la até outra cidade difere bastante do que a personagem compreende sobre o que é existir 

como mulher – Felice é uma mulher solteira dona de sua própria caminhonete. Nesse ponto, o 

contraste apresentado por Cisneros entre as duas mulheres, não apenas amplia a perspectiva de 

Cleófilas, mas também demonstra que a identidade feminina não é estática e resumida às 

normas de gênero que a cerca. 

Para chegar a San Antonio, as personagens atravessam o riacho conhecido como La 

Gritona, uma referência à figura mítica da cultura mexicana, associada ao lamento materno e 

ao sofrimento, comumente chamada de “La Llorona”. No contexto de “Woman Hollering 

Creek”, contudo, a referência à La Llorona assume um significado diferente, pois agora não 

 
9Original: “It seemed the newspapers were full of such stories. This woman found on the side of the interstate. 

This one pushed from a moving car. This one’s cadaver, this one unconscious, this one beaten blue. Her ex-

husband, her husband, her lover, her father, her brother, her uncle, her friend, her co-worker. Always. The same 

grisly news in the pages of the dailies.” 
 
 
 
 



 

mais representa dor e sofrimento, mas torna-se um símbolo de emancipação e libertação 

feminina, marcando um momento de transição na trajetória da personagem. Dessa maneira, a 

obra ressignifica um dos principais elementos da cultura mexicana e demonstra que, mesmo 

diante de contextos de opressão e violência, Cleófilas pode reconstruir a própria identidade. 

 

A Transmissão da Violência de Gênero em “The Mystery of Survival” 
 

Ao longo dos séculos, à medida que os ideais socioculturais se transformaram, o 

conceito de família foi ressignificado múltiplas vezes. Como apontado por Lucifora, Muzzeti 

e Reina (2021), em sua configuração mais antiga, a família estava estritamente associada às 

funções econômicas e reprodutivas, sendo voltada principalmente para perpetuação da 

linhagem. A partir do século XVII, passa a ser compreendida como um espaço privado e focado 

na formação moral e afetiva das crianças. É só na contemporaneidade que o conceito de família 

ganha contornos mais diversos e menos normativos, sendo marcado por laços afetivos mais do 

que por estruturas formais. O casamento, por exemplo, deixa de ser essencial para a 

constituição de um núcleo familiar, e o foco recai sobre a pluralidade e afetividade. 

É nesse paradigma que se consolida a ideia de que a família deve ser um espaço de 

conforto e acolhimento. Como discutido por Narvaz e Koller (2004), a família é o primeiro 

grupo social ao qual o indivíduo pertence, sendo, portanto, um ambiente formador, já que é 

nele que os indivíduos aprendem seus papéis sociais e a se relacionar com outros grupos. Em 

consonância com essa reconfiguração do papel da família, intensifica-se também a valorização 

da infância como uma etapa singular no desenvolvimento humano. O fim da visão de criança 

como um “mini-adulto” modifica significativamente a maneira como a infância passa a ser 

compreendida, e as necessidades, subjetividades e vulnerabilidades das crianças passam a ser 

reconhecidas e dignas de preocupação (Lucifora, Muzzeti e Reina, 2021). Se estabelece, 

portanto, que o ambiente familiar não deve apenas oferecer condições para a sobrevivência, 

mas seja, sobretudo, um espaço de proteção e formação afetiva para as crianças. 

Nesse sentido, em paralelo com o conceito de casa, abordado na seção anterior pela 

ótica de Gaston Bachelard (2014), a família também é concebida, no imaginário social, como 

um espaço de refúgio e segurança. Assim como a casa está relacionada à proteção contra o 

mundo exterior, espera-se que a família, independente da sua configuração, seja o principal 

núcleo de cuidado. 

Essa idealização acerca da família costuma contrastar com a realidade, especialmente 

quando se olha para cenários marcados pela desigualdade e violência. A família, nesse sentido, 



 

deixa de ser um abrigo e pode ser o primeiro lugar onde a violação da integridade infantil, por 

exemplo, acontece, muitas vezes de forma invisibilizada e normalizada, em especial no que diz 

respeito às meninas. É justamente nessa ruptura entre o ideal e o real que se situa a narrativa 

de “The Mystery of Survival”, de Alícia Gaspar de Alba. O conto é narrado em primeira pessoa 

por uma mulher que rememora o que pode ter sido um dos acontecimentos mais marcantes de 

sua vida: o momento em que se muda para Colonia La Gran Maria após sofrer abuso sexual do 

padrasto. Esse foco narrativo permite à narradora organizar os acontecimentos a partir da 

própria memória, conduzindo o leitor por uma sequência temporal de um episódio de sua vida 

e revelando sentimentos relacionados a desconfiança, trauma e abandono vividos. 

A fim de compreender a dimensão da violência sexual narrada no conto, cabe situá-la 

em uma tradição histórica, na qual o estupro, por exemplo, já era utilizado como ferramenta de 

poder. Como apresentado em Sex and Conquest (1995), o estupro nunca configurou somente 

um ato físico sexual, mas uma prática associada a imposição de hierarquias sociais e a 

manutenção da ordem política. Por meio do conceito de “penalidade penetrativa”, a obra 

evidencia como, ao longo da história, o estupro serviu como uma ferramenta para a 

feminilização dos inimigos de chefes militares, tornando-os semelhantes às mulheres e, 

consequentemente, inferiores. Esse processo de desvirilização não se baseava apenas na 

violência sexual direta, mas incluía uma série de práticas que tinha como o objetivo principal 

reforçar a relação entre a feminilidade e a subordinação, transformando o gênero em um 

indicador de fracasso. Um dos exemplos citados na obra é o caso do Inca Huáscar que, após 

uma derrota durante a conquista espanhola, obrigou seus próprios chefes a vestir roupas 

femininas e retornar a Cusco usando as vestimentas (Trexler, 1995, p.71). É possível atestar, 

então, que a tendência de estabelecer uma relação direta entre o feminino e a submissão e de 

transformar os corpos em posse não pertence só ao passado, mas se sustenta nas condutas 

sociais atuais e fundamenta a violência de gênero. 

Portanto, a violência direcionada à personagem do conto não está relacionada somente 

ao ato físico do estupro, mas também à tentativa do agressor de impor autoridade e domínio 

sobre o seu corpo. Isso se explicita na justificativa do padrasto de que “os homens devem punir 

meninas más” (Alba, 1993, p.9, tradução nossa10), em especial aquelas que desobedecem ou 

ousam questionar o que lhes é imposto. Esse trecho do conto revela uma lógica de poder 

 
10Original: “Men have to punish bad girls.” 
 
 
 
 



 

baseada no ideal patriarcal de que o homem detém o direito, ou o dever, de corrigir 

comportamentos femininos considerados inadequados por meio da violência. O padrasto, 

então, não atua apenas como agressor, mas como executor de normas sociais que vinculam 

autoridade masculina à punição de corpos femininos desviantes. A narrativa evidencia como a 

protagonista, mesmo sendo uma criança, é percebida não como um indivíduo vulnerável, mas 

como um corpo a ser disciplinado, revelando como o gênero, até mais do que a idade, define 

quem será punida e de que forma. 

Essa manifestação das estruturas patriarcais e das normas de gênero é abordada por 

Alicia Gaspar de Alba em [Un]framing the “bad woman”: Sor Juana, Malinche, 

Coyolxauhqui, and other rebels with a cause (2014). Na obra a autora discute criticamente a 

separação entre a “mulher boa” e a “mulher má” na cultura chicana e a aponta como fruto do 

que ela denomina “síndrome das Três Marias”. Essa síndrome classifica o gênero feminino em 

3 arquétipos bíblicos: a Virgem, a Mãe e a Prostituta. Para a mãe cabe o papel de procriação e 

dedicação total à sua família. Já a virgem é a mulher que obedece e preserva a sua inocência 

enquanto aguarda pelo matrimônio. Enquanto a prostituta, associada à figura de La Malinche, 

corrompe os homens e desonra a sua família e sua comunidade. É na última categoria que são 

colocadas todas as mulheres que de alguma forma não aceitam viver sob as expectativas sociais 

que as acompanham desde o nascimento, como casar-se com um homem, tê-lo como autoridade 

durante toda a vida e ter filhos. 

O livro aprofunda o debate ao examinar como essa lógica binária entre “mulher boa” e 

“mulher má” atua de forma concreta. A obra cita os feminicídios da Cidade de Juarez e revela 

como as vítimas, mulheres jovens e trabalhadoras das maquiladoras, foram enquadradas pela 

sociedade e pelas autoridades que deveriam investigar os assassinatos como “maqui-locas”, 

mulheres que usavam saias curtas, sapatos altos, batom, frequentavam bares e que buscavam 

por problemas (Alba, 2014, p. 159). Ao encaixá-las no arquétipo de “prostituta” essas mulheres 

são automaticamente desconsideradas como sujeitos sociais e suas mortes são tratadas com 

descaso e vistas como consequências de suas escolhas. Essa categorização, portanto, permitiu 

à sociedade e ao Estado justificar a violência contra essas mulheres como algo inevitável ou 

até merecido, reforçando a ideia de que determinados corpos femininos não merecem proteção, 

justiça ou luto. 

Tal desumanização de corpos femininos também se expressa no conto por meio da 

figura da mãe. Na narrativa, esse sistema simbólico não opera só através do agressor, mas 

também mediante condutas maternas que, ainda que provocadas por necessidade ou pressões 

sociais, acabam por reafirmar convenções de gênero e perpetuar a violência. Logo após o 



 

abuso, a personagem recorre a sua mãe, que decide partir com a filha rumo à fronteira, 

buscando abrigo na casa de uma prima. Ao ser questionada pela filha acerca das ações do 

padrasto, a mãe responde o que talvez seja o que ela mesma recebeu como ensinamento 

enquanto crescia: 

“Lembre-se, filha”, disse ela depois de um tempo, “o mistério da 

sobrevivência é a obediência. Se pudermos obedecer até mesmo à coisa mais 

terrível, nós sobreviveremos. Se desobedecermos, sempre perderemos. 

Lembre-se disso. Obedeça e você sobreviverá. Desobedeça e você sofrerá 

(Alba,1993, p. 9, tradução nossa11). 

 

A fala da mãe condensa sua visão de mundo marcada pela adaptação e aceitação da dor 

e sofrimento como obstáculos inevitáveis. Cabe, portanto, à sua filha suportar a violência em 

silêncio e se preparar para episódios futuros, como a mãe afirma mais adiante: “Você acha que 

está doendo agora, filha […] Mais tarde você vai saber que sobreviveu. Mais tarde você vai 

saber o que é sofrer de verdade.” (Alba,1993, 1993, p.10). Para a mãe, a violência é algo 

inerente à vivência feminina e quanto mais cedo sua filha compreender isso, menos ela irá 

sofrer. 

No entanto, a mãe, ao transmitir essas lições à filha, não atua como uma agente 

consciente do que de fato motiva esse seu pensamento. Sua fala é, acima de qualquer coisa, a 

expressão de um saber internalizado e moldado por experiências anteriores. Ao discutir sobre 

a transgeracionalidade da violência, Narvaz e Koller (2004) chamam atenção para o fato de 

que as mulheres, como a mãe representada em “The Mystery of Survival”, fazem parte de uma 

cadeia de mulheres que não receberam de suas próprias mães o apoio adequado diante de 

situações semelhantes à da garota. Assim, por conta da falta de modelos alternativos de 

enfrentamento, as práticas são passadas de geração em geração. A mãe que viveu para servir o 

marido e seus filhos, ensinará o mesmo à sua filha. Da mesma forma, a mãe que foi vitimizada 

e silenciada por uma conjuntura sociocultural que a impedia de denunciar, tende a transmitir a 

mesma forma de existência à sua filha (Narvaz; Koller, 2004). 

Em vista disso, não se trata de responsabilizar a mãe pela violência sofrida pela filha, 

mas de compreender a posição que ela ocupa dentro da lógica patriarcal e de gênero. Ao decidir 

 
11Original: “Remember, hija,” she said at length, “the mystery of survival is obedience. If we can obey even the 

most terrible thing, we will survive it. If we disobey, we will always lose. Remember that. Obey and you will 

survive. Disobey and you will suffer.” 
 
 
 
 



 

sair de casa com a filha em busca de abrigo na fronteira, a mãe tenta oferecer amparo sob as 

condições que conhece. Por mais que seu pensamento represente a continuidade do ciclo de 

violência, culpá-la por isso seria ignorar o contexto em que ela está inserida e desviar o foco 

de quem de fato precisa ser responsabilizado: o agressor. 

 

CONCLUSÃO  

A análise dos contos “Woman Hollering Creek” e “The Mystery of Survival” 

demonstra que, apesar de inserida em contexto distintos, a violência de gênero não é fruto de 

circunstâncias pontuais, mas sim uma das manifestações concretas de estruturas patriarcais, 

consolidadas e apoiadas em práticas culturais que não reconhecem homens e mulheres como 

igualmente dignos de respeito. Nesse sentido, nas duas narrativas, o gênero opera como um 

elemento central que define não somente a quem a violência será direcionada, mas a resposta 

das vítimas frente ao abuso. É ele que dita as relações de poder, guia as expectativas de 

comportamento, principalmente das mulheres, e determina quais condutas são toleradas ou não. 

Em “Woman Hollering Creek”, essa lógica social estruturada a partir do gênero é 

perceptível do momento em que Cleófilas é entregue ao marido por seu pai, até o instante que 

sofre a primeira agressão física. Esses dois momentos do conto evidenciam como as normas de 

gênero se manifestam de formas distintas e graduais, sendo em alguns casos natural e 

sutilmente, e em outros de modo explícito e brutal. Já em “The Mystery of Survival”, a 

violência sexual sofrida pela narradora ainda quando criança demonstra como o gênero se 

sobrepõe até mesmo à questão etária, indo de encontro com a ideia de criança como um ser 

vulnerável que precisa ser protegido. 

A análise de dois contos que apresentam personagens em momentos diferentes da vida 

– uma mulher adulta recém-casada e uma criança – possibilita também refletir sobre a relação 

quase inevitável entre a vivência feminina e a violência de gênero. Em ambos os casos, as 

mulheres não estão livres de serem violentadas, estejam elas em um ambiente familiar ou não, 

sejam adultas ou crianças, revelando que a vulnerabilidade dos corpos femininos não se 

restringe a uma etapa da vida, mas atravessa gerações e contextos diversos. 

Além disso, a partir do estudo das narrativas, foi possível discutir um elemento central 

no que diz respeito às normas de gênero: os valores culturais. Os contos permitem identificar 

como a cultura molda comportamentos, expectativas e relações, influenciando como os 

indivíduos percebem a si e aos outros. Em “Woman Hollering Creek” o medo de ser julgada 

pelos valores culturais de sua própria comunidade leva Cleófilas a permanecer no casamento, 

mesmo diante das agressões. Já em “The Mystery of Survival”, essa influência cultural se 



 

manifesta na atitude da mãe da narradora, que naturaliza o abuso sexual sofrido pela filha e 

reforça a ideia de que a obediência é única resposta adequada. Dessa forma, nos dois casos, a 

cultura funciona como uma ferramenta de preservação dos papéis de gênero e da ordem 

patriarcal que possibilitam a continuidade da violência. 

 As semelhanças entre as duas narrativas não se resumem à ocorrência da violência de 

gênero, mas também se estendem ao espaço onde ela acontece. Nos dois contos, as personagens 

são violentadas em suas próprias casas, no espaço familiar, o que possibilita repensar a 

concepção tradicional de casa e estabelecer contraste com a perspectiva de Bachelard (2014), 

que define a casa como um lugar de segurança e refúgio. Nas narrativas de Cisneros e Alba, o 

espaço familiar torna-se cenário de opressão e trauma, salientando que, para muitas mulheres, 

o perigo não está nas ruas ou em desconhecidos, mas em seu próprio lar e em seus familiares. 

Assim, através de narrativas e personagens distintas, os dois contos destacam como a 

violência de gênero sustenta-se nas mesmas bases simbólicas e culturais. Além disso, a partir 

deles foi possível observar como opressão feminina não envolve somente atos isolados de 

agressão física, mas está enraizada nas relações sociais e nas dinâmicas individuais das próprias 

mulheres, que são condicionadas a reproduzirem comportamentos e valores que alimentam 

ciclos que as vitimizam. O enfrentamento da violência de gênero, portanto, não exige apenas o 

rompimento com o agressor, mas também o rompimento de um sistema cultural muito maior e 

profundo que nega às mulheres dignidade. 

 

Referências 

ALBA, Alicia Gaspar de. [Un]framing the “bad woman” : Sor Juana, Malinche, Coyolxauhqui, 

and other rebels with a cause. Austin: University Of Texas Press, 2014. 364 p. 

 

ALBA, Alicia Gaspar de. The Mystery of Survival and other stories. Arizona: Bilingual Press, 

1993. 

 

ANDERSEN, M. L. Thinking about women: Sociological perspectives on sex and gender. 10. 

ed. New York: Pearson, 2014. 

 

ANZALDÚA, G. E. Borderlands/la Frontera: The New Mestiza. San Francisco: Aunt Lute 

Books, 1987. 

 

BACHELARD, G. The poetics of space. Londres, England: Penguin Classics, 2014. 

 

BALESTERO, Gabriela Soares; GOMES, Renata Nascimento. Violência de gênero: uma 

análise crítica da dominação masculina. Revista CEJ, v. 19, n. 66, 2015. 



 

 

CISNEROS, Sandra. A House of My Own: stories from my life. New York: Alfred A. Knopf, 

2015. 

 

CISNEROS, Sandra. Woman Hollering Creek and Other Stories. New York: Random House 

New York, 1991. 

 

DE MIRANDA, José Alberto Antunes; DE OLIVEIRA AZEREDO, Caroline Machado. 

Violência de gênero à luz da globalização. Revista da Faculdade de Direito da UFMG, n. 68, 

p. 421-454, 2016. 

 

DIAS, Ana Rita Conde; MACHADO, Carla. Gênero e violência conjugal: Uma relação 

cultural. Análise psicológica, v. 26, n. 4, p. 571-586, 2008. 

 

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Visível e Invisível: Perfil das 

mulheres vítimas de violência (infográfico). 2025. Disponível em: 

https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2025/03/visiveleinvisivel-2025-

infografico.pdf. 

 

HURTADO, A. Voicing Chicana feminisms: Young women speak out on sexuality and 

identity. Nova Iorque: New York University Press, 2003. 

 

KLEVENS, J. et al. Latinos’ perspectives and experiences with intimate partner violence. 

Violence against women, v. 13, n. 2, p. 141–158, 2007. 

 

KLUCKHOHN, Richard. Culture and Behavior. New York: The Free Press Of Glencoe, 1962 

 

LUCIFORA, C. A., MUZZETI, L. R., REINA, F. T. Historicizando o conceito de família. 

[S.l.]: Revista Tempos e Espaços em Educação, 2021. 

 

MACHADO, Maria Carmen. In the Dream House. Minnesota: Graywolf Press, 2019. 

 

MORAGA, Cherríe. Loving In The War Years. Boston: South End Press, 1983. 

 

NARVAZ, Martha Giudice; KOLLER, Sílvia Helena. Famílias, gêneros e violências: 

Desvelando as tramas da transmissão transgeracional da violência de gênero. Violência, gênero 

e políticas públicas, v. 2, p. 149-176, 2004. 

 

RODRIGUEZ, J. N. Domestic Violence in the Latino Community: The Struggles Latina 

Women Encounter Due to Societal and Geographical Disadvantages. Department of Sociology, 

2012. 

 

SAFFIOTI, H. I. B. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Expressão Popular, 2015. 

 



 

SESC. Familismo: repercussões nas relações conjugais e familiares de idosos. Revista Sesc, 

São Paulo, n. 31, p. 8-23, 2020. Disponível em: 

https://portal.sescsp.org.br/files/edicao_revista/ba205050/ca71/4e79/accc/180cb35cc645.pdf 

 

TREXLER, R. Sex and conquest: Gender construction and political order during the European 

conquest of the Americas. Oxford, England: Polity Press, 1995. 

 

 


