
 

ENTRE A ESCUTA E A PALAVRA: ESCREVIVÊNCIAS DE 

MULHERES NEGRAS EM ESPAÇOS DE PODER DA EDUCAÇÃO E 

SAÚDE 

Beatriz Rodrigues Lino dos Santos 1 

Isis Lima da Silva 2 

Marcos Lopes de Souza 3 

 

NOSSAS VOZES, NOSSAS LUTAS 

 

Essa escrita nasce do encontro entre duas mulheres negras que ocupam lugares de 

coordenação acadêmica na Faculdade Espírito Santo (FAES). A primeira autora é pedagoga, 

doutoranda em Educação Científica e Formação de Professores pela Universidade Estadual do 

Sudoeste da Bahia (UESB), coordenadora do curso de Pedagogia e professora da rede pública 

de Eunápolis; a segunda autora é psicóloga, professora do ensino superior, mestra pelo 

Programa de Pós-Graduação em Estado e Sociedade da Universidade Federal do Sul da Bahia 

(UFSB), coordenadora do curso de Psicologia e servidora pública do município de Porto 

Seguro, atuando há 21 anos no Centro de Atenção Psicossocial (CAPS). O terceiro autor deste 

trabalho é o professor de uma Instituição de Ensino Superior (IES) que está inserido no campo 

de discussão das questões de gênero, sexualidade e raça e orientador da pesquisa de 

doutoramento da primeira autora, uma das pessoas que mais contribuiu e ainda contribui para 

que mulheres negras olhem para si. 

É importante afirmar que escrevemos a partir de um lugar de poder que, 

historicamente, foi negado às mulheres, mais ainda às negras. Para estarmos aqui, muitas 

outras mulheres antes de nós sofreram, resistiram e abriram caminhos, e porque acreditamos 

que nossas escrevivências são importantes para compreender os desafios e as potências do 

nosso tempo (Conceição Evaristo, 2005). Iniciamos agradecendo a essas mulheres e as suas 

 
1 Pedagoga; Mestre e Doutoranda em Educação Científica e Formação de Professores pela Universidade 

Estadual do Sudoeste da Bahia - UESB. Docente e coordenadora do curso de Pedagogia da Faculdade Espírito 

Santo – FAES, e da Rede Municipal de Educação de Eunápolis. Membro do Grupo de Estudos e Pesquisas em 

Gêneros, Sexualidades e Relações Étnico-raciais (ACUENDAÇÕES). Bolsista da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Eunápolis, Bahia, Brasil, 

pedagoga.beatriz@gmail.com; 
2 Psicóloga formada pela Universidade Federal da Paraíba - UFPB, Especialista em Saúde Pública pela Escola 

Estadual de Saúde Pública da Bahia - EESPB, Mestra em Estado e Sociedade, pela Universidade Federal do Sul 

da Bahia - UFSB. Docente e coordenadora do curso de Psicologia da Faculdade Espírito Santo – FAES. 

Eunápolis, Bahia, Brasil, isisls@hotmail.com; 
3 Doutor em Educação pela UFSCar. Professor Pleno do Departamento de Ciências Biológicas da Universidade 

Estadual do Sudoeste da Bahia, campus de Jequié -BA, markuslopessouza@gmail.com. 

mailto:pedagoga.beatriz@gmail.com
mailto:isisls@hptmail.com


 

(re)existências que nos fizeram chegar até aqui. Ao escrever, seremos lidas e com isso temos a 

esperança de alcançar outras mulheres negras, assim como fomos alcançadas. 

Desta forma, a escrita autobiográfica que aqui propomos se ancora em perspectivas 

pós-estruturalistas e decoloniais, assumindo que narrar nossas histórias é gesto político, ato de 

memória e produção de saber insurgente (hooks, 1994; Kilomba, 2019). Nosso objetivo é 

entrelaçar educação e saúde como campos de enfrentamento, mas também como territórios de 

criação, resistência, persistência e esperança. E demonstrar como os nossos caminhos se 

cruzam, e como nos encontramos, mesmo em áreas diferentes. 

 

ATRAVESSAMENTOS DE GÊNERO E RAÇA EM NOSSAS TRAJETÓRIAS 

 

Nossas histórias são atravessadas por experiências de violência racial e de gênero em 

diferentes espaços, como na escola, clínica, faculdade e serviços públicos de saúde mental e 

educacional. Como nos lembra Sueli Carneiro (2023), o dispositivo de racialidade constrói o 

outro como não ser, legitimando a exclusão de corpos negros dos lugares de prestígio. Essa 

exclusão não se dá apenas pela ausência física, mas também pela tentativa constante de 

deslegitimar nossas competências, minimizar conquistas e questionar nossas presenças. 

Lélia Gonzalez (1984) já apontava que o racismo e o sexismo estruturam a cultura 

brasileira e produzem efeitos violentos, especialmente sobre as mulheres negras. Esses efeitos 

se traduzem em falas que tentam nos desautorizar, olhares que nos reduzem, silêncios que nos 

isolam, microagressões que buscam nos lembrar constantemente de um lugar subalterno. Ao 

mesmo tempo, esses atravessamentos nos mobilizam a resistir, porque compreendemos que 

nossa existência já é um ato político. É nesse sentido que retomamos Frantz Fanon (2008), 

quando aponta que o racismo fere, paralisa e constrói marcas subjetivas, mas que ele também 

pode ser enfrentado pela consciência crítica que transforma dor em ação. 

Neste sentido, assumir a escrita de si é prática de resistência e ruptura. Não é fácil 

rememorar aquilo que nos fere e nos machuca. Entretanto, a memória das feridas se torna 

também lugar de florescimento, porque ao narrá-las, nos recusamos ao silêncio e nos 

afirmamos como sujeitas do conhecimento, ainda que doa, florescemos. Como destaca 

Conceição Evaristo (2005), nossas escrevivências falam de nós, mas também das muitas 

mulheres negras que vieram antes e das que virão. Somos continuidade e desdobramento de 

lutas ancestrais e, cada linha que escrevemos é também um grito coletivo contra o 

apagamento, reafirmando que não existe neutralidade na ciência quando se trata de corpos 

racializados. 



 

 

ENTRE A CRECHE, A CLÍNICA, A SAÚDE MENTAL E A FACULDADE 

 

A educação, especificamente a infantil, bem como a psicologia se encontram em nosso 

fazer cotidiano, assim é importante dizer que a primeira autora é servidora pública e 

desempenha seu trabalho na educação infantil, enquanto a segunda autora exerce suas 

atividades no CAPS e é também uma servidora pública. Ambas lidam com o cuidado, a 

formação e a escuta. Ao mesmo tempo que a creche nos mostra os primeiros passos da 

socialização, a saúde mental nos apresenta os desdobramentos de uma sociedade que fere, 

adoece e exclui. Nesses espaços, ser mulher negra é lidar não apenas com os desafios 

institucionais, mas com a expectativa de que sejamos sempre resilientes, fortes e dispostas a 

cuidar, ao mesmo tempo em que enfrentamos o racismo institucional. O CAPS expõe de 

maneira aguda como raça, gênero e classe atravessam o sofrimento humano. E a creche 

também apresenta como esses marcadores se interseccionam. 

A psicóloga negra, ao escutar, carrega também a memória das violências históricas 

que marcam o corpo negro e suas subjetividades. Ao tempo que também compreende a 

limitação em seu fazer, mas não existe limitação em sentir e ser. Na educação, a professora 

negra que atua com crianças pequenas precisa não apenas ensinar, mas resistir a currículos 

eurocentrados e abrir espaço para narrativas que acolham a diversidade. Olhar para uma 

criança e reencontrar-se enquanto criança, pois a primeira autora também é advinda de 

periferia, os questionamentos não se cessam ao pensar “e quando era comigo? E se essa 

criança só tiver a oportunidade de mudança aqui na creche?” Ou diversos outros 

questionamentos que ferem e, às vezes, matam. Atividades voltadas para a Consciência Negra 

são desenvolvidas em ambos os espaços só no mês de novembro, enquanto isso nos 

questionamos a invisibilidade durante todo o ano. Será que somos visíveis apenas no 

novembro Negro? 

Assim sendo, educação e saúde se entrelaçam como territórios de cuidado, resistência 

e afirmação da vida, pois, o tempo todo, ser profissional diz muito em ser nós e manter muito 

de nós vivas e com menos feridas. Sueli Carneiro (2023) afirma que a luta para o 

reconhecimento das populações negras representa também uma disputa por humanização. A 

atuação da Psicologia não pode se furtar a esse compromisso ético e político, que, no nosso 

caso, perpassa pelo próprio existir. 

Nossos lugares de atuação são múltiplos e desafiadores. A educação e a saúde pública 

nos situam em territórios onde as desigualdades sociais e raciais se revelam de modo 



 

contundente. O CAPS, como espaço de cuidado em saúde mental, nos mostra cotidianamente 

o quanto os marcadores de raça, gênero e classe atravessam a vida das pessoas, exigindo 

práticas de escuta, acolhimento e resistência. A atuação da psicóloga há mais de vinte anos, 

nesse espaço, é também um testemunho da persistência das mulheres negras na luta por 

políticas públicas de saúde efetivas e humanizadas. Se deparar com uma clínica 

majoritariamente negra revela camadas de uma sociedade racista que colabora para um maior 

adoecimento, principalmente de mulheres negras, revela a desigualdade, mas provoca a 

responsabilidade de uma Psicologia comprometida socialmente, acolhedora e disposta a 

colaborar para ruptura de ciclos de violências que essas mulheres experimentam. 

Constatamos que, nas atitudes de alguns sujeitos dentro da faculdade, persistem 

práticas que reproduzem epistemologias racistas e sexistas, as quais historicamente buscaram 

marginalizar o saber negro e deslegitimar a presença de mulheres em espaços de poder. 

Mesmo quando nossas trajetórias demonstram competência e legitimidade, ainda somos 

atravessadas por olhares e discursos que insistem em questionar nosso pertencimento. A 

Pedagogia e a Psicologia, como campos de saber, nos desafiam a articular teoria e prática, 

prática e teoria a todo instante, de modo crítico, reconhecendo que as experiências de 

mulheres negras não são marginais, mas centrais para pensar a educação e a saúde. 

Assim sendo, habitar a creche, a clínica, o CAPS e a faculdade é fazer coexistir 

diferentes territórios de saber e poder. É reafirmar que a experiência cotidiana também é fonte 

de produção científica, como defendem hooks (1994) e Kilomba (2019). Essas mulheres 

buscam a todo instante tensionar o mito da neutralidade acadêmica e mostrar que nossas 

práticas de gestão são atravessadas por raça, gênero e classe e tantos outros marcadores de 

opressão. Nesse sentido, suas atuações revelam que o conhecimento não é neutro: tem cor, 

tem gênero, tem território e precisa se abrir para epistemologias insurgentes. 

 

OCUPAR OS ESPAÇOS DE PODER COMO RESISTÊNCIA 

 

Assumir a coordenação de cursos no nível superior como mulheres negras é gesto 

insurgente. Historicamente, o poder acadêmico esteve reservado a homens cisgêneros 

brancos. Observamos constantemente homens brancos em cargos de comando, principalmente 

em espaços que são de escolha da direção geral, em IES privadas. Quando percebemos que 

existem duas mulheres negras em espaços de poder, compreendemos que estar nesses lugares 

significa desnaturalizar hierarquias, evidenciar o racismo estrutural e afirmar que o poder 

também nos pertence. Ao coordenarmos os cursos de Pedagogia e Psicologia numa instituição 



 

privada, reafirmamos que a liderança acadêmica não pode ser monopólio de poucos, mas deve 

refletir a diversidade de sujeitos que constroem o conhecimento. 

As violências que atravessam nossas trajetórias nesse espaço não se manifestam 

apenas em falas explícitas, mas também no silenciamento de nossas vozes, na necessidade 

constante de reafirmação de nossas competências e na desconfiança lançada sobre nosso 

discernimento. Muitas vezes, ao nos posicionarmos quando necessário, somos interpretadas 

como mulheres violentas, revelando quanto o sexismo e o racismo estruturam as relações 

institucionais. O silêncio de alguns/algumas colegas e as rupturas provocadas no processo 

evidenciam que, por sermos mulheres negras em lugares de poder, nossa presença e 

resistência incomodam e desestabilizam lógicas hegemônicas. 

Ainda assim, cada reunião, cada decisão e cada ato de coordenação reafirmam a 

legitimidade de nossas presenças. Somos desobediência epistêmica, como defendem autoras 

decoloniais, pois ousamos romper com o pacto da branquitude que insiste em controlar os 

espaços acadêmicos, de saúde e educação. 

O apoio institucional, sobretudo da direção geral e acadêmica da IES, legitima nossas 

ações, mas não elimina os enfrentamentos cotidianos. Como afirma Angela Davis (2016), a 

luta das mulheres negras, quando articulada à consciência histórica, é capaz de transformar 

estruturas sociais. É essa consciência que nos sustenta diante das tentativas de deslegitimação, 

reafirmando que o lugar da mulher negra é onde ela quiser. Nossa atuação revela que não 

estamos apenas em cargos administrativos, mas escrevendo nossas histórias como parte de 

uma luta maior pela democratização do saber e do poder. É por isso que nossas experiências 

precisam ser narradas, pois, ao contarmos nossas histórias, desafiamos a lógica que sempre 

tentou nos silenciar. O desejo aqui é contar diversos enfrentamentos, violências, superações e 

(re)existências que nos tocam cotidianamente. 

 

A CONTINUIDADE DA CAMINHADA 

 

Não temos pretensão em encerrar este escrito definitivamente. Como lembra Grada 

Kilomba (2019), as memórias coloniais são feridas abertas que exigem resistência constante. 

Por isso, escrevemos em reticências: nossas vozes ecoam não só por nós, mas pelas muitas 

mulheres que nos antecederam e por tantas outras que nos sucederão. 

Ocupar espaços de poder como mulheres negras é tarefa que fere e fortalece. É ferida, 

é flor. É um exercício de dor e esperança, de enfrentamento e criação. Nossas escrevivências 

se tornam sementes para outras, lembrando que a luta pela equidade de gênero e raça no 



 

espaço acadêmico e na sociedade é um processo contínuo de resistência, reexistência e 

transformação. Quando trabalhamos e estudamos também lutando e incentivando tantas outras 

mulheres negras, assim como neste mesmo processo fomos incentivadas. 

Deste modo, ao mesmo tempo em que escrevemos sobre nossas trajetórias, projetamos 

futuros possíveis. Desejamos que outras mulheres negras possam ocupar cargos de 

coordenação, direção e reitoria, sem que isso seja exceção ou motivo de disputa entre nós. Por 

isso, seguimos persistentemente reexistindo por meio de nossas lutas, escritas e estudos, para 

que nossas alunas se inspirem cotidianamente. Afinal, compreendemos a importância do 

caminho, da continuidade e a certeza de que estamos aqui porque muitas outras mulheres já 

foram silenciadas. 

Temos a esperança de que nossas vozes abram caminhos, que nossos corpos marquem 

presença e que nossas narrativas inspirem mudanças. Seguimos em movimento, com 

consciência de que cada conquista é parte de uma luta maior. E, como nos ensina Conceição 

Evaristo, nossas escrevivências não se encerram em narrativas pessoais, mas se expandem em 

um gesto coletivo de memória e de futuro. Escrevemos porque existimos, resistimos porque 

escrevemos, e seguimos porque acreditamos que ocupar o poder é também transformar a 

sociedade. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 

fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 

 

EVARISTO, Conceição. Escrevivências: a escrita de nós. Belo Horizonte: Nandyala, 2005. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EdUFBA, 2008. 

 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, 

São Paulo, p. 223-244, 1984. 

 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 

Martins Fontes, 1994. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019. 


