
 

 

 

 

EDUCAR PARA TRANSFORMAR: EXPERIÊNCIAS 

INTERDISCIPLINARES DE HISTÓRIA E ARTES, E UMA DOCÊNCIA 

ANTIRRACISTA NO RECÔNCAVO BAIANO 

 

Hallan Barbosa Silva 1 

Julia Rocha Moreira 2 

Sândila Bonfim Silva 3 

 

RESUMO 

 
Este relato de experiência propõe uma reflexão aprofundada sobre as vivências formativas 
desenvolvidas no subprojeto interdisciplinar de História e Artes do PIBID na Universidade Federal do 

Recôncavo da Bahia (UFRB), com uma ênfase na construção de uma prática docente crítica, antirracista 

e reencantadora. Ancorado em princípios freirianos, o projeto buscou articular o ensino de História e 
Artes por meio de práticas que valorizam a ancestralidade, as expressões culturais afro-brasileiras e o 

protagonismo dos sujeitos negros do Recôncavo Baiano. Compreendemos a educação como um ato 

político, dialógico e libertador, capaz de transformar o mundo. As atividades realizadas, incluindo rodas 
de conversa, oficinas artísticas e produções criativas, configuraram-se como espaços de escuta sensível, 

pertencimento e valorização da identidade afro-brasileira. A interdisciplinaridade entre História e Artes 

demonstrou ser um caminho potente para despertar a sensibilidade estética e a consciência crítica dos 

estudantes. Teoricamente, o trabalho dialoga com autores como Paulo Freire, bell hooks, Ana Mae 
Barbosa e Fredson de Oliveira Martins, bem como com epistemologias negras propostas por Nilma Lino 

Gomes, Sueli Carneiro, Djamila Ribeiro e Kabengele Munanga. As experiências vivenciadas 

demonstram que a arte e a educação antirracista, quando aliadas, atuam como ferramentas de esperança, 
reencantamento e transformação social. Assim, reafirma-se o compromisso com uma docência enraizada 

na ancestralidade e na justiça social. 

 

 

Palavras-chave: Educação Antirracista; Interdisciplinaridade; Formação Docente; Arte-

Educação; Esperança. 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Graduando do Curso de Licenciatura Interdisciplinar em Artes da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, 

halanbarbosa@aluno.ufrb.edu.br 
2 Graduanda do Curso de Licenciatura em História da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, 

juliarochamoreira@aluno.ufrb.edu.br 
3 Graduada em Licenciatura em História pela UNILAB, sandilabomfim@yahoo.com; 

 

 



 

 

INTRODUÇÃO 

 

A formação docente no Recôncavo Baiano exige, de modo incontornável, uma prática 

educativa que se posicione diante da realidade local, território marcado por profundas heranças 

culturais e pela presença majoritária da população negra. É nesse contexto, atravessado pela 

colonialidade do saber, do ser e do poder, que o subprojeto interdisciplinar de História e Artes 

do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID), desenvolvido na 

Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB), emerge como um espaço de reflexão e 

experimentação sobre uma docência conscientemente antirracista. O peso do histórico de 

silenciamento imposto pelo colonialismo demanda que a escola atue como um polo de ruptura 

epistemológica e de afirmação identitária. 

As experiências aqui relatadas, vivenciadas pelos bolsistas Halan Barbosa Silva e Júlia 

Rocha, sob supervisão da professora Sândila Bonfim, tensionam a dualidade entre o desencanto 

provocado por currículos hegemônicos, eurocêntricos e monoculturais, e o reencantamento que 

advém da valorização dos saberes históricos, artísticos e ancestrais. Inspirados na pedagogia 

freiriana, partimos da compreensão de que a educação é um ato político, dialógico e 

transformador, capaz de romper com estruturas colonialistas e promover a autonomia dos 

sujeitos.  

Nessa direção, dialogamos com Fredson de Oliveira Martins (2023), que emprega a 

expressão “Ebó de Esperança” para caracterizar o fazer pedagógico enquanto ritual de cura e 

abertura de caminhos contra a desesperança imposta pelo racismo. Além dele, as reflexões se 

entrecruzam com bell hooks, Ana Mae Barbosa, Nilma Lino Gomes, Sueli Carneiro, Djamila 

Ribeiro e Kabengele Munanga, que sustentam epistemologicamente a urgência de uma 

educação antirracista e reencantadora. 

O objetivo central deste relato é compartilhar práticas pedagógicas interdisciplinares 

que articulam arte, história e cultura afro-brasileira, posicionando-se na encruzilhada entre a 

crítica ao modelo colonial e a afirmação das identidades negras. Para tanto, adotamos uma 

abordagem qualitativa, fundamentada na observação participante, na escuta sensível e no 

registro reflexivo das vivências em sala e nos espaços formativos.  

As atividades desenvolvidas — rodas de conversa, oficinas artísticas, produções visuais 

e intervenções culturais — configuraram-se como metodologias que potencializam a 

autoestima, o pertencimento e a construção de uma consciência histórica crítica entre os 

estudantes. 



 

 

 

 

Os resultados parciais indicam que a interdisciplinaridade entre História e Artes 

contribuiu para o despertar de uma sensibilidade estética e de um pensamento socialmente 

comprometido. As ações empreendidas evidenciaram a potência da arte como linguagem de 

resistência, bem como seu papel na valorização das ancestralidades negras e na quebra de 

paradigmas eurocentrados. A experiência também revelou limites e desafios estruturais, como 

a resistência institucional, a ausência de formação continuada e as tensões provocadas pela 

permanência de currículos coloniais. 

Conclui-se, nesta etapa inicial do trabalho, que o PIBID se configura como um campo 

fértil de formação docente crítica e comprometida com a justiça social, especialmente quando 

orientado por uma pedagogia que reconstrói memórias, amplia horizontes e reencanta a prática 

educativa. O relato que se segue reafirma o compromisso com uma docência enraizada na 

ancestralidade, guiada pela ética do cuidado e pela luta contra o racismo. 

 

METODOLOGIA 

 

O presente trabalho se fundamenta em uma abordagem qualitativa de caráter narrativo 

e experiencial, tomando as vivências no subprojeto PIBID como campo empírico articulado à 

pesquisa-ação. Essa escolha metodológica é coerente com o referencial freiriano, no qual teoria 

e prática não são instâncias dissociadas, mas dimensões indissociáveis de uma práxis 

transformadora. Assim, compreender a escola como espaço de construção coletiva e crítica 

implica considerar as experiências, vozes e corporeidades como fontes legítimas de produção 

de conhecimento. 

As atividades foram desenvolvidas em escolas públicas do Recôncavo Baiano, 

articulando História e Artes como campos interdependentes na construção de práticas 

pedagógicas antirracistas. Por se tratar de uma pesquisa baseada em vivências formativas, não 

houve necessidade de submissão a comitês de ética, por não envolver coleta de dados sensíveis, 

identificação de estudantes ou uso de imagens. Todas as ações respeitaram integralmente os 

direitos das comunidades escolares e os princípios éticos do trabalho docente. 

Foram utilizados os seguintes dispositivos metodológicos: Rodas de conversa 

dialógicas: Inspiradas na escuta sensível proposta por bell hooks (2021), essas rodas 

favoreceram o compartilhamento de experiências de racismo, memórias familiares e  



 

 

 

narrativas de ancestralidade. A oralidade foi mobilizada como instrumento de construção 

coletiva, afeto e elaboração crítica, rompendo com a lógica da transmissão vertical de saberes; 

Oficinas artísticas temáticas: As práticas envolveram a criação de máscaras, murais 

dedicados a personalidades negras, elaboração de poemas e canções, além de intervenções 

visuais e performáticas. O corpo foi compreendido como território de memória, linguagem e 

resistência, permitindo transformar conceitos históricos e sociais em experiências sensíveis e 

políticas; 

Diários de campo e relatos reflexivos: Os bolsistas realizaram registros sistemáticos das 

atividades e interações. Esses registros permitiram a análise processual das aprendizagens, dos 

desafios e dos tensionamentos vivenciados, constituindo-se como ferramenta de autoavaliação 

e produção de narrativas pedagógicas. 

A metodologia adotada assumiu um caráter de travessia, situando-se na confluência 

entre experiência docente, teoria crítica e protagonismo discente. Ao privilegiar a escuta, a 

criação e a reflexão, o trabalho se alicerçou em práticas que desestabilizam a passividade 

escolar e fortalecem a construção de uma educação reencantadora, politizada e ancestralmente 

comprometida. 

 

REFERENCIAL TEÓRICO 

 

 A formação docente no Recôncavo Baiano exige um posicionamento ético e político 

que responda às demandas históricas do território. A Universidade Federal do Recôncavo da 

Bahia (UFRB), localizada em uma região profundamente marcada pela presença de 

comunidades quilombolas e de matriz africana, constitui um espaço em que a docência não 

pode se sustentar em bases neutras ou universalistas. O contexto impõe a necessidade de 

práticas educativas comprometidas com a justiça social, a reparação histórica e a valorização 

das identidades negras. 

 Nesse cenário, o subprojeto PIBID de Artes e História se afirma como um laboratório 

de formação docente que tensiona a colonialidade do currículo e da prática pedagógica. A 

proposta não se limita à aplicação de metodologias de ensino, mas configura-se como um 

espaço de intervenção crítica e de enfrentamento ao epistemicídio — entendido como a negação 

e o apagamento sistemático dos saberes de povos historicamente  

 



 

 

 

subalternizados. A escola pública, nesse contexto, deve se tornar território de reencantamento, 

insurgência e afirmação da memória ancestral. 

 Paulo Freire (2016) constitui o alicerce epistemológico do trabalho. Seu conceito de 

“esperançar” rompe com a ideia de esperança passiva e convoca à ação transformadora: 

levantar-se, organizar-se e construir novas possibilidades de mundo. Essa perspectiva é central 

para uma docência antirracista, uma vez que se opõe à naturalização das estruturas de opressão. 

Bell hooks (2021) complementa essa visão ao compreender a educação como prática da 

liberdade, exigindo o rompimento com a lógica opressiva e a valorização das vozes 

historicamente silenciadas. 

 O trabalho se ancora nas epistemologias negras como eixo de enfrentamento ao 

racismo estrutural. Sueli Carneiro (2005) denuncia o epistemicídio como uma das dimensões 

centrais da colonialidade, apontando a exclusão dos saberes negros como mecanismo de 

dominação. Djamila Ribeiro (2017), ao discutir o “lugar de fala”, destaca a importância de 

reconhecer a centralidade das experiências e narrativas de sujeitos negros. Nilma Lino Gomes 

(2017) reafirma o valor dos conhecimentos produzidos nas práticas dos movimentos negros, 

enquanto Kabengele Munanga (2019) defende a obrigatoriedade de uma educação que 

contemple a história e cultura africana e afro-brasileira como estratégia de descolonização do 

imaginário. 

 Na dimensão estética e pedagógica, o trabalho dialoga com Ana Mae Barbosa (2009), 

especialmente com a Abordagem Triangular (fazer, ler e contextualizar a arte), que permite 

compreender produções artísticas em sua dimensão histórica, cultural e política. Quando 

inserida no contexto do Recôncavo Baiano, essa metodologia assume caráter antirracista, 

conferindo à arte um papel de resistência e ressignificação identitária. 

 Nesse horizonte, emerge também a contribuição de Fredson de Oliveira Martins 

(2023), que conceitua a prática arte-educativa como um “Ebó de Esperança”. A metáfora do 

ebó, inspirada nas cosmologias afro-brasileiras, representa um ritual de abertura de caminhos, 

cura e reorganização das forças diante da desesperança. O fazer pedagógico, assim, torna-se 

uma oferenda simbólica que confronta o imobilismo provocado pelo racismo, reativando a 

potência criadora, estética e coletiva dos sujeitos. 

 

 

 



 

 

 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

 

 As práticas interdisciplinares realizadas no subprojeto evidenciaram, de maneira 

consistente, que a integração entre História e Artes potencializa a construção da consciência 

histórica, estética e identitária dos estudantes. Ao incorporar o corpo, a oralidade e as estéticas 

afro-brasileiras como elementos centrais das atividades pedagógicas, a arte atuou como 

linguagem expressiva, narrativa e política. 

 A articulação entre Artes e História não se limitou a um planejamento temático, mas 

constituiu uma verdadeira fusão epistemológica. A compreensão de eventos históricos deixou 

de ser abstrata ao ser traduzida em experiências corporais, visuais e performáticas. Um exemplo 

disso foi o estudo das revoltas negras (História) seguido da criação de performances cênicas 

(Artes), que transformou o conhecimento histórico em vivência sensível e ética. 

 Os resultados apontam que essa perspectiva interdisciplinar atua como uma ferramenta 

de combate ao “desencanto” descrito por bell hooks (1994), ao reativar o desejo de aprender e 

a curiosidade crítica. Nesse sentido, a arte-educação funcionou como uma tecnologia de 

encantamento, resgatando a potência criativa e subjetiva dos estudantes.  

 Como afirma Martins (2023), a esperança pode ser compreendida como força simbólica 

e afetiva que resiste ao desencanto provocado pelo racismo e pelas estruturas coloniais. O autor 

utiliza a metáfora da lagoa no semiárido para explicar a potência do esperançar e da esperança: 

 

A esperança é uma lagoa no semiárido. Encontramos o clima semiárido nas terras 

sertanejas que são batizadas de “polígonos das secas”, locais marcados pela 
ocorrência do fenômeno da seca e da quentura. A contrariedade que é engendrada pela 

ausência da chuva tem causado a desertificação, processo que agrava a composição 

de desertos causados pelo aquecimento global, efeito estufa e seca extrema. A 

esperança é uma lagoa no semiárido. A lagoa é feita por um represamento de água. 

Esse recinto estático que estanca a água da chuva é a molhadura que estagna a ferida-

desesperança[...] Nesse sentido, assim como uma lagoa, a esperança pode ser vista 

como uma fonte de renovação e força para enfrentar o racismo que nos desencanta. 

(MARTINS,2023, p. 3-22) 

 

 Os espaços escolares, muitas vezes marcados por silenciamentos e descrença, foram 

ressignificados como territórios de insurgência educativa e afetiva. A valorização do corpo e  

 

 

 



 

 

da oralidade — linguagens historicamente relegadas pela educação colonial — promoveu o 

reencantamento do processo de aprendizagem, especialmente entre estudantes negros. 

Segundo bell hooks: 

 

A sala de aula, com todas as suas limitações, continua sendo um ambiente de 
possibilidades. Nesse campo de possibilidades, temos a oportunidade de trabalhar pela 

liberdade, de exigir de nós e dos nossos camaradas uma abertura da mente e do 

coração e que nos permita encarar a  realidade ao mesmo tempo em que, 

coletivamente, imaginamos esquemas  para cruzar fronteiras, para transgredir. Isso é 

a educação como prática de liberdade. (hooks, 2013, p.273) 

 

 As experiências vividas configuraram aquilo que Fredson de Oliveira Martins denomina 

de “Ebó de Esperança”: práticas pedagógicas coletivas que atuam como rituais de cura e 

resistência diante das violências simbólicas do racismo. Os resultados demonstram que a 

educação antirracista, quando mediada por metodologias criativas e sensíveis, fortalece a 

subjetividade negra e rompe com processos de apagamento. 

 O estudante que antes ocupava o lugar da invisibilidade passa a reconhecer-se como 

sujeito histórico e criador. Nesse espaço interdisciplinar, o corpo não apenas “brinca” ou 

“ginga”, mas inventa, afirma e resiste, reinscrevendo sua existência no currículo e na memória 

coletiva do Recôncavo Baiano.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Este relato de experiência reafirma que a formação docente no Recôncavo Baiano deve 

estar comprometida com uma pedagogia libertadora, antirracista e interdisciplinar. As vivências 

no subprojeto PIBID de História e Artes demonstraram que a articulação entre teoria crítica, 

ancestralidade e prática coletiva torna-se um caminho potente para descolonizar o currículo e 

reencantar a escola pública. 

Ao integrar História e Artes sob a perspectiva das epistemologias negras e da pedagogia 

freiriana, o projeto possibilitou a construção de práticas pedagógicas que rompem com o 

silenciamento histórico e afirmam a identidade afro-brasileira como fundamento  

 

 

 

 



 

 

político e estético da educação. A arte-educação, nesse contexto, operou como uma tecnologia 

de encantamento, capaz de mobilizar memória, crítica e sensibilidade em contraponto ao 

desencanto produzido pela colonialidade. 

Nesse horizonte, a esperança assumiu um caráter ético e insurgente. Conforme defende 

Martins (2023), ela se apresenta como uma “lagoa no semiárido” — um reservatório de sentido 

que irriga a subjetividade mesmo em contextos marcados pela escassez simbólica. Assim, as 

ações realizadas se configuraram como um Ebó de Esperança, no qual a pedagogia se torna 

oferenda de cura, travessia e reinvenção diante do racismo que imobiliza. 

Concluímos que a docência, quando firmada no compromisso com as vozes silenciadas, 

na escuta sensível e na justiça social, transforma-se em um ato contínuo de resistência e 

reencantamento. O desafio que se projeta é dar continuidade a práticas educativas que cultivem 

a esperança como força mobilizadora, capaz de transformar a escola, os sujeitos e o mundo. 

Esse relato aponta, ainda, para a necessidade de novas pesquisas que aprofundem a 

relação entre arte-educação, antirracismo e formação docente, ampliando o diálogo com escolas 

públicas e comunidades tradicionais do território. A experiência vivida não se encerra em si 

mesma: ela semeia caminhos para outras práticas, outras travessias e outros encantamentos. 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Este trabalho só foi possível graças à força e à sabedoria que emanam da nossa 

Ancestralidade e das lutas por justiça social no Recôncavo Baiano, que serviram de inspiração 

e fundamento ético para nossa prática. 

Agradecemos, com profundo reconhecimento, ao Programa Institucional de Bolsa de 

Iniciação à Docência (PIBID) e à Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB), pelo 

apoio institucional, pela infraestrutura e pelo espaço acadêmico indispensáveis ao 

desenvolvimento deste relato. 

Estendemos nossa gratidão à Prof.ª Dr.ª Tatiana Polliana, coordenadora do programa 

interdisciplinar de História e Artes, pelo apoio contínuo, pela gestão cuidadosa e pela dedicação 

aos pibidianos, que certamente fortalecem esta pesquisa. 

Expresso também um agradecimento especial à Prof.ª Sândila, pela orientação atenta, 

por nos guiar nesse percurso e por impulsionar a construção de uma docência conscientemente 

antirracista. 

 



 

 

 

Por fim, registramos nosso reconhecimento à comunidade escolar envolvida e, em 

especial, aos estudantes, cuja participação dialógica e cujo "esperançar" reafirmam que a 

educação é, fundamentalmente, um Ebó de Esperança contra o racismo imobilizador. 

 

REFERÊNCIAS  

 

BARBOSA, A. e COUTINHO, R. Arte/Educação como Mediação Social e Cultural. São 

Paulo: UNESP, 2009, 346 p. 

 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 

ser. 2005. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. . Acesso em: 13 

out. 2025. 

 

FREIRE P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 54ª ed. São 

Paulo: Paz e Terra, 2016. 

 

GOMES, Nilma Lino (2017). O Movimento Negro educador: saberes construídos nas  

lutas por emancipação. Vozes. 

 

hooks, bell. Ensinando a comunidade: uma pedagogia da esperança. São Paulo: Elefante, 

2021. 

 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 

Martins Fontes, 2013. 

 

GOMES, Nilma Lino (2017). O Movimento Negro educador: saberes construídos nas  

lutas por emancipação. Vozes. 

 

MARTINS, Fredson de Oliveira. Ebó de esperança. 2023. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura Interdisciplinar em Artes) - Centro de Cultura, Linguagens e Tecnologias 

Aplicada, Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, Santo Amaro, BA, 2023. 

 

MUNANGA, K. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil. Identidade nacional versus Iden 

tidade negra. 5.ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Coleção Feminismos Plurais, Belo Horizonte:  

Editora Letramento, 2017. 


