
O SILENCIAMENTO E APAGAMENTO DAS NARRATIVAS

BIOGRÁFICAS DE DONA FULÔ E OUTRAS JOIAS NEGRAS À LUZ

DA PALESTRA "COMO SER UM EDUCADOR ANTIRRACISTA?" DE

BÁRBARA CARINE

Agrícia Rafaela Santos de Souza 1

Ellen Francine Santos dos Santos2

Isabela Santos do Nascimento 3

Simone Souza de Assumpção 4

RESUMO

O Subprojeto Interdisciplinar Pedagogia, Letras e Ciências Sociais, intitulado “Narrativas biográficas
e autobiográficas: seleção, leitura e produção de textos na perspectiva da igualdade de gênero para a
formação docente na escola pública”, está sendo desenvolvido no âmbito do PIBID-UFBA (CAPES:
2024-2026).  Nesse  contexto,  o  presente  trabalho  se  dispõe  a  articular  a  palestra  “Como ser  um
Educador Antirracista?”, ministrada pela Professora Doutora Bárbara Carine na Semana Pedagógica
da Rede Municipal de Salvador referente ao ano letivo de 2025, à visita guiada à Exposição “Dona
Fulô e outras Joias Negras”, que conta com a curadoria feita por Carol Barreto, Eneida Sanches e
Marília Panitz e reúne obras de 22 artistas baianos contemporâneos da coleção de Itamar Musse,
tomando como base os escritos das autoras deste trabalho sobre estas experiências nos memoriais de
formação, documento construído individualmente no contexto do subprojeto a respeito das formações
comuns  e  específicas,  oficinas  e  visitas  guiadas  associadas  à  leitura  e  discussão  da  bibliografia
obrigatória.  Assim sendo,  o  texto  utiliza  Pineau,  que  propõe  uma metodologia  de  pesquisa-ação-
formação existencial ao promover a possibilidade de teorização do passado e presente, bem como a
ideia  de  Grada  Kilomba  sobre  o  silenciamento  científico  de  mulheres  negras,  como  referenciais
teórico-metodológicos. Dessa maneira, espera-se demonstrar como a tentativa de silenciamento e/ou
apagamento das narrativas biográficas e autobiográficas das mulheres da Exposição era resultado de
um racismo ontológico, conceito abordado pela palestrante, pois embasava-se na desumanização desse
grupo social, assim como explicitar que tais silenciamentos ainda se perpetuam na contemporaneidade,
incluindo no meio científico. Em função disso, ser um educador antirracista, como propõe a professora
Bárbara Carine, é indispensável  para a construção de uma educação equitativa em que meninas e
mulheres tenham suas narrativas preservadas, respeitadas e (re)conhecidas. 

Palavras-chave: Narrativas biográficas e autobiográficas, Silenciamento, Memorial de formação.

1 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal da Bahia - UFBA,   agriciarss@ufba.br  ;
2 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal da Bahia - UFBA,   ellenfs@ufba.br  ;
3 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal da Bahia - UFBA, isabelasn@ufba.br;
4 Doutora  pelo  Curso  de  Letras da  Pontifícia  Universidade  Católica  do  Rio  Grande  do  Sul -  PUCRS,
simonea@ufba.br;



INTRODUÇÃO

Tal  como  exposto  no  plano  do  Subprojeto  Interdisciplinar  Pedagogia,  Letras  e

Ciências  Sociais5,  existe  o  silenciamento  de  determinados  debates  no  contexto  escolar,

especialmente  quanto  à  temática  de  igualdade  de  gênero.  À  vista  disso,  o  PIBID

PED/LET/CISO tem como objetivo geral discutir e promover o protagonismo feminino, por

meio  da  leitura  crítica  de  obras  que  dão  voz  e  lugar  a  figuras  históricas  ancestrais  e

contemporâneas, assim como realizar Oficinas de Produção de Textos voltadas a este tema

nas escolas que o grupo está presente. 

A importância  dessas ações está em valorizar narrativas e escritoras motivadoras e

produtoras de conhecimento, silenciadas tanto na literatura quanto no cotidiano dentro e fora

dos espaços escolares. Portanto, torna-se imprescindível fortalecer a disseminação e discussão

dessas  produções,  pois  possibilitam estudar,  teorizar  e  construir  aprendizados a  partir  das

vivências e abordagens teóricas discutidas, incentivando meninas e mulheres dos ambientes

escolares  a  identificarem  as  suas  potencialidades  e  intelectualidades  enquanto  também

poderão  construir  autoconhecimento  e  reflexividade  através  da  escrita  de  suas  futuras

narrativas autobiográficas. 

Nessa direção, o presente texto consiste em um relato de experiência que articula dois

momentos vivenciados pelos estudantes-bolsistas no âmbito do subprojeto interdisciplinar: a

visita  técnica  à  Exposição  Dona Fulô  e  outras  Joias  Negras  e  a  palestra  ministrada  pela

docente da Universidade Federal  da Bahia,  considerada referência  nacional  em pedagogia

antirracista  e  ciência  inclusiva,  Bárbara  Carine,  intitulada  “Como  ser  um  Educador

Antirracista?”. Para tal,  utiliza-se a metodologia de pesquisa-ação-formação existencial  de

Pineau (2006) em um movimento de resgate às experiências vivenciadas para construção do

saber docente.

Dessa maneira, por meio do conceito de interseccionalidade de Bilge e Collins (2021),

será  demonstrado  como  a  tentativa  de  silenciamento  e/ou  apagamento  das  narrativas

biográficas e autobiográficas das mulheres da Exposição é mais uma violência sofrida por

consequência de uma questão mais profunda: o racismo ontológico, ou seja, um racismo que

desumaniza a pessoa negra. Em função disso, para ser um educador antirracista, como propõe 

5 Disponível em: https://drive.google.com/file/d/1-F_Nv134gKpaRfa2zwU9JL_D5XOZeMgo/view?
usp=sharing. Acesso em: 10 out. 2025. 



a professora Bárbara Carine, é indispensável para a construção de uma educação equitativa

em que meninas e mulheres tenham suas narrativas preservadas, respeitadas e (re)conhecidas. 

METODOLOGIA 

A presente pesquisa trata-se de um relato de experiência, de abordagem qualitativa e

descritiva,  fundamentada na análise crítica de vivências e práticas ocorridas no âmbito do

PIBID interdisciplinar PED/LET/CISO. Para tanto, recorre-se a um processo de reflexividade

e de escrita de si, tomando por base a metodologia de pesquisa-ação-formação existencial de

Pineau (2006), ao promover a possibilidade de teorização do passado e presente num processo

de  associação  das  principais  ideias,  inquietações  e  teorizações  resultantes  dos  momentos

vivenciados com a própria prática docente. 

Este  movimento,  segundo  Souza  (2019),  revela-se  um  importante  subsídio  na

constituição da identidade docente. Nessa direção, situa-se a busca incansável de consolidar

uma  ação  formadora  completa,  embasados  em  Anísio  Teixeira  (1994),  tanto  para  os

estudantes da rede pública de ensino das três escolas públicas onde o subprojeto está sendo

desenvolvido, por meio da escrita de biografias e autobiografias de mulheres, quanto para nós,

bolsistas-licenciandas, através da escrita dos memoriais de formação, documento que reúne

experiências  em formações  comuns  e  específicas,  oficinas  e  visitas  guiadas  associadas  à

leitura e discussão da bibliografia obrigatória. 

Dessa  forma,  os  memoriais  das  autoras  deste  relato  foram utilizados  como fonte,

servindo como ponto de partida para a análise por conter registros reflexivos da exposição

itinerante do Museu de Arte Contemporânea da Bahia intitulada “Dona Fulô e Outras Joias

Negras”, assim como trechos da palestra “Como ser um educador antirracista?” de Bárbara

Carine. 

Nessa  direção,  a  sistematização  dos  dados  foi  realizada  em  uma  articulação  de

apresentação e análise de ambas experiências, dialogando com autoras como Grada Kilomba

(2019),  a  fim  de  demonstrar  como  a  tentativa  de  silenciamento  e/ou  apagamento  das

narrativas biográficas e autobiográficas das mulheres da Exposição era resultado de um 



racismo ontológico,  pois  embasava-se  na  desumanização  desse  grupo social,  assim como

explicitar que tais silenciamentos ainda se perpetuam na contemporaneidade.

A  escolha  dessa  metodologia  justifica-se  pela  natureza  do  relato,  cujo  objetivo  é

compartilhar práticas, refletir sobre os processos vivenciados de forma crítica e comprometida

com a discussão acadêmica em torno da temática de gênero, numa perspectiva biopolítica em

um movimento indissociável de práxis (Freire, 2013). 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

A discussão acerca do apagamento das mulheres na história não é nova. Na verdade,

Jane  Freire  (2013)  argumenta  que  a  história  das  mulheres  é  marcada  pela  dominação

masculina, que se impõe por meio da violência simbólica e afasta as mulheres do campo do

conhecimento,  tanto  no  que  se  refere  à  sua  aquisição,  como  no  que  diz  respeito  à  sua

produção. Por esta razão, faz-se necessária a análise da visita guiada à exposição “Dona Fulô

e outras Joias Negras” e a palestra “Como ser um Educador Antirracista?” ministrada por

Bárbara Carine, a fim de indagar de quais maneiras construiu-se o conhecimento acerca das

mulheres, percebendo as barreiras impostas pelas violências de gênero e de raça, bem como

dialogar sobre as resistências às mesmas.

Primeiramente,  discute-se  a  impossibilidade  de  pensar  a  presença  e  a  produção das

mulheres sem ponderar os marcadores sociais que se impõem a suas vivências. Bilge e Collins

(2020)  apresentam a  interseccionalidade  como uma categoria  analítica  que  considera  que

gênero, raça, classe, entre outros, são inter-relacionados e moldam-se mutuamente, afetando

todos os aspectos do convívio social dos indivíduos.

Assim sendo, utilizar a categoria de Bilge e Collins (2020) torna-se indispensável na

construção deste texto, visto que a exposição “Dona Fulô e Outras Jóias Negras”, exibida no

Museu  de  Arte  Contemporânea,  objetiva  retratar  biografias  silenciadas  de  mulheres  que

sofreram uma violência específica resultante da intersecção indissociável das relações de raça

e  gênero,  pois,  como observado por  Davis  (2016),  apesar  de  mulheres  e  homens  negros

compartilharem algumas das vivências de opressão, alguns abusos só poderiam ser infligidos

às mulheres.  



Isto posto, a Mostra surge a partir de uma coleção de adornos conhecidos como “Jóias

de Crioula" e, dividindo-se em três temas, aborda diferentes aspectos da história. Assim, por

meio de fotografias, roupas, cartas, jóias e outros elementos, é exibida a história de Florinda

Ana do Nascimento, a dona Fulô, bem como de outras mulheres escravas, livres ou libertas de

ganho, as “outras jóias negras”, que conquistaram a liberdade por meio do trabalho nas ruas

no contexto do século XIX. 

Tal  trabalho  era  parte  de  um  sistema  de  ganho  em  que  havia  um  acerto  entre

escravizados e escravizadas  e seus senhores que lhes permitia  o ganho de rua, em tempo

parcial ou integral, sendo parte do lucro entregue ao senhor. Nesse contexto, mulheres  negras

do século XIX, algumas expostas na Mostra, mantinham o sistema  para comprar cartas de

alforria para os familiares e amigos, e desenvolveram o auxílio mútuo em entidades como a

Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte, a chamada “economia da liberdade”. 

Factum (2009) demonstra que isso foi possível em razão da maioria destas mulheres

serem de origem nagô-iorubá e trazerem consigo heranças da sociedade iorubana em que a

busca pela obtenção de jóias, tecidos e enfeites, bem como a livre circulação e troca comercial

entre as cidades próximas faziam parte de suas vidas. Tal experiência revelou-se, portanto, um

elemento  primordial  que  justifica  o  fato  destas  mulheres  conseguirem  acumular  riqueza

através dos adornos e roupas suntuosas, símbolo de prosperidade e um método seguro de

poupança para a conquista de alforrias.

Por outro lado, esta coleção de peças tão importante para a história do povo negro é

comumente  apresentada  sendo  associada  a  uma  ação  dos  senhores  que  adornavam  suas

escravas  para exibir  e demonstrar  seu poder e  riqueza,  o  que retira  o lugar  de agente  da

mulher negra.

É válido pontuar  que as informações  sobre as mulheres  da Mostra  não são de fácil

acesso,  por  consequência  os  dados sobre  as  mesmas eram esparsos,  apenas  em pequenos

textos em painéis e fichas, fato que dificulta a análise e comprova a dificuldade em encontrar

fontes sobre essas mulheres. Isto foi algo que nos incomodou desde a visita, pois, por mais

que existam registros sobre Dona Fulô e algumas das demais mulheres negras expostas, havia

inúmeras  fotografias  de  mulheres  com histórias  de  vida  desconhecidas  e  outras  que  não

tinham nem a identificação de seus nomes. Mesmo Dona Fulô, personalidade que nomeia a

Exposição, possui o compartilhamento tardio sobre a sua história.



Como Factum (2009, p. 210) nos elucida em sua tese: “[...] os poucos estudos realizados

a  respeito  da  joalheria  escrava  baiana  não  davam  conta  de  inúmeras  indagações,

especialmente àqueles que desejam contemplar a voz e a visão da usuária destas jóias, pois as

mulheres ainda são os silêncios da história [...]”. Nesse  sentido,  acessar,  tão  tardiamente,

fragmentos da história dessas mulheres, evidencia a desumanização abordada pela professora 

Bárbara Karine na palestra sobre a qual abordaremos a seguir.  

A fim de estimular o debate sobre o racismo, a Rede Municipal de Salvador estabeleceu

o tema da Jornada Pedagógica do ano letivo de 2025: Direito à Aprendizagem: Construindo

Caminhos  para  Alfabetizar  na  Perspectiva  de  uma Educação  Inclusiva  e  Antirracista.  Na

ocasião, convidou a palestrante, professora e militante negra, Bárbara Carine, para discutir

“Como ser um educador antirracista?”, a partir da apresentação de um capítulo da sua obra

(2023) homônimo da palestra, na qual a autora expôs como o racismo se apresenta no Brasil

e, com base nisso, propôs posicionamentos para enfrentamento do mesmo.

Não há como falar de racismo sem refletir criticamente sobre o conceito de raça. Por

isso,  a  palestrante  apresentou  de  que  forma  esse  conceito  surge  como  marcador  de

hierarquização  humana,  para  fins  de  exploração  e  dominação.  Nesse  processo,  ciência  e

filosofia estiveram diretamente relacionados à construção da ideia  de que o povo negro é

inferior no plano genético/biológico, ou seja, “naturalmente inferiores”, e aqui no Brasil, o

racismo se constituiu pela base fenotípica, o que significa dizer que a diferença das raças se dá

por estética. Dessa forma, o grupo social que elaborou e estabeleceu tais ideias, as pessoas

brancas, são vistas no lugar de “sujeito universal” e aqueles que não se assemelham a elas são

vistos como os “outros”.

Nessa direção, constata-se que a posição social ocupada pelas pessoas negras relaciona-

se  com  a  posição  social  das  pessoas  brancas,  visto  que  para  que  estas  estejam

permanentemente em uma situação de privilégio, as pessoas negras precisam ser submetidas à

subalternização.  Dessa  maneira,  em  uma  sociedade  estruturalmente  racista  o  grupo

privilegiado  se  beneficiará  a  despeito  de  suas  vontades  singulares  e  individuais,  pois  a

branquitude se estabelece como “[...] um lugar de valor e uma posição cuja ocupação oferece

aos sujeitos o recebimento e a distribuição de benefícios simbólicos e materiais apenas por

pertencerem a esse grupo social” (Carvalho; Schucman, 2022, p. 7). 



Sendo assim,  é  possível  retomar  esta  discussão  de  Bárbara  Karine,  para  analisar  o

porquê  as  narrativas  de  dona  Fulô  e  das  outras  “Joias  Negras”  foram  invisibilizadas,

percebendo como tal conceito relaciona-se com a desimportância conferida às vidas negras.

 As mulheres negras apresentadas na exposição ainda estavam vivendo em um período

em que  a  escravização  era  permitida  por  lei,  e,  como forma de  combate  a  isso,  elas  se

organizaram coletivamente para trabalhar e conquistar a liberdade, não apenas de si mesmas,

mas também de outras pessoas, como anteriormente mencionado. Considerando isto, torna-se

fulcral repensar a ideia construída de que o povo branco, na condição de dominador, foi o

responsável pelos processos de concessão de liberdade e oportunidades para o povo negro.

Albuquerque (2009), ao discutir sobre os períodos pré e pós-abolicionista, argumenta como a

abolição da escravatura não foi dada como um presente, mas fruto da luta por liberdade e

condições de vida do próprio povo negro.

Dito isto, confronta-se o local de passividade atribuído às pessoas negras, argumentando

a resistência  histórica  delas  diante  do silenciamento  e  da invisibilização  a  elas  conferida.

Sendo assim, importa pontuar que as pessoas negras lutam, resistem, contam suas histórias e

produzem conhecimento, todavia a elite continuamente as relega aos limites da marginalidade

de  forma  historicamente  violenta,  perpetuando  a  visão  do  escravizado  destituído  de

autonomia.

Nessa  direção,  retoma-se  o  conceito  de  interseccionalidade  para  destacar  que  as

personalidades da exposição, além de serem negras, eram mulheres, o que as posiciona em um

local específico em uma sociedade patriarcal, machista e racista que as distancia do saber,

pois, mesmo que ousem falar, suas vozes não são escutadas. Grada Kilomba (2019) discorre

sobre a dificuldade das mulheres falarem dentro do regime repressivo do colonialismo e do

racismo,  esclarecendo  que  os  grupos  subalternos  não  são  cúmplices  voluntários  da

dominação. Tampouco, sua produção não é considerada erudição e ciência por aqueles que

detêm o poder acadêmico e social.  Para mais, a autora aborda como, no campo do saber,

comumente  as pessoas negras  são feitas “objetos” de estudos e de investigação,  mas não

sujeitos do processo. 

Concordando  com  isto,  Bárbara  Carine,  ao  falar  sobre  sua  trajetória  acadêmica  e

profissional,  revela  que,  por  ter  como  modelo  de  intelectualidade  apenas  a  perspectiva

brancocêntrica Ocidental, não conseguia se perceber como intelectual mesmo após ter  



encerrado seu doutorado na  Universidade  Federal  da Bahia,  uma universidade  pública  de

grande prestígio. À vista disso, pode-se perceber que, para pessoas negras, até mesmo o ato de

se reconhecer e validar as suas vivências e produções é um processo complicado, afinal, o

empoderamento e a satisfação consigo mesmo também advém do que é aceito  ou não na

sociedade,  aceitações  essas  que  são  mais  criteriosas  ainda  quando  se  trata  das  mulheres

negras. 

Isto  posto,  evidencia-se  a  importância  da  Exposição  para  o  resgate  de  narrativas

historicamente  esquecidas,  silenciadas  e  apagadas,  visto  que  conhecer  estas  mulheres  é

conhecer  também  uma  história  do  país  e  do  povo  negro  que  vai  de  encontro  à  história

hegemônica, institucionalizada na educação básica, que denota a ideia de passividade. Para

este  subprojeto  este  confronto  é  ainda  mais  valioso,  pois,  como brevemente  apresentado,

busca promover a escrita de narrativas biográficas e autobiográficas de mulheres importantes

para a comunidade a qual a escola se integra que, dado o contexto soteropolitano, é formada

por estudantes — posteriormente autores — majoritariamente negros, que estarão escrevendo

sobre  mulheres  negras,  muitas  vezes  de seu convívio.  Este  é,  também,  um dos pequenos

passos para torná-los não apenas objeto de estudo, mas sujeitos produtores de conhecimento. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A partir das experiências relatadas neste artigo, evidencia-se a demanda de romper com

o ciclo de silenciamentos que, historicamente, apagam as narrativas de mulheres negras dos

diversos espaços da sociedade. Assim sendo, ressalta-se que é este o principal objetivo do

subprojeto  interdisciplinar:  pensar  e  construir  narrativas  biográficas  e  autobiográficas  de

mulheres para uma formação docente pautada pela perspectiva de igualdade.

Tal formação é um processo contínuo, composto por elementos da história familiar e da

cultura  pessoal,  do  processo  de  escolarização,  dos  cursos  de  formação  profissional  e  da

própria experiência da profissão (André; Vieira, 2006). Portanto, a experiência no Programa

Institucional de Iniciação à Docência possibilita que os bolsistas construam diferentes saberes

no  processo  de  constituição  de  sua  identidade  docente,  saberes  estes  que,  como  dito

anteriormente, não estarão restritos aos saberes acadêmicos, mas estender-se-ão à articulação

da pluralidade dos saberes.



À vista disso, a visita à exposição permitiu que refletíssemos como a identidade de uma

mulher negra foi historicamente construída em um movimento de violências, silenciamentos e

apagamentos  que  evidenciam  o  lugar  de  marginalidade  que  as  mesmas  se  encontram.

Todavia, perceber a exclusão a que as mulheres negras foram submetidas também pode gerar

a coragem necessária para a luta, pois, como afirma Grada Kilomba (2019, p. 69), o espaço

periférico não é apenas espaço de privação, mas também espaço de possibilidade, visto que

“[...]  a  opressão  forma  as  condições  de  resistência”.  Sendo  assim,  tomar  consciência  da

exclusão permite que o sujeito compreenda a estrutura das violências, para que o mesmo não

reduza a desconformidade à falta de mérito pessoal.

Além  do  mais,  como  futuras  docentes,  é  fulcral  a  reflexão  da  temática  para  o

desenvolvimento de práticas que intencionem a compreensão das diferentes manifestações do

racismo e como combatê-las, assim como a construção da identidade racial numa perspectiva

de humanização, orgulho, pertencimento e empoderamento, a fim de conceder ao povo negro

que veio antes de nós, os nossos mais velhos ainda vivos e todo o restante da comunidade

negra, o valor e o poder que lhes foi negado historicamente.

Nesse ínterim,  urge a necessidade de representatividades nos espaços sociais,  afinal,

onde as pessoas não se veem, não se projetam (Pinheiros, 2023). Assim sendo, perceber as

“joias  negras”  possibilita  o  reconhecimento  de  tantas  mulheres  negras,  bem  como  as

possibilita vislumbrar uma trajetória de inconformidade aos limites da marginalidade, e uma

busca por se autonarrar além do que lhe foi, histórica e brutalmente, permitido.

Para concluir, reafirmamos as ideias Pineau (2006), pois o processo de teorização das

experiências aqui discutidas é resultado de uma construção que se desenrolou ao longo de

todo  o  ano.  A  cada  diálogo,  escrita  e  reescrita,  pesquisa  e  leitura  de  referenciais

bibliográficos, mais nos muníamos de repertório teórico-prático que engrandece e aprofunda a

nossa  formação  para  exercer  uma  docência  fundamentada  nos  princípios  da  igualdade,

humanização e empoderamento de todos nós.

REFERÊNCIAS 

ALBUQUERQUE, Wlamyra R. de.  O jogo da dissimulação: Abolição e cidadania negra
no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.



ANDRÉ, Marli;  VIEIRA, Marili.  O coordenador pedagógico e a  questão dos saberes.  In:
ALMEIDA,  Laurinda;  PLACCO,  Vera  Maria  (orgs).  O  coordenador  pedagógico  e  a
questão dos saberes. São Paulo: Edições Loyola, 2006. p. 11-24.

BILGE, Sirma; COLLINS, Patrícia Hill. Interseccionalidade. Boitempo, 2021. Disponível
em: http://www.ser.puc-rio.br/2_COLLINS.pdf. Acesso em: 10 out. 2025.

CARVALHO,  Felipe.  N.;  SCHUCMAN,  Lia.  V.  A  contribuição  dos  estudos críticos  da
branquitude  para  compreensão  do  preconceito  racial  na  psicologia  social.  Quaderns  de
Psicologia,  v.  24,  n.  1,  p.  1-18,  2022.  Disponível  em:
https://quadernsdepsicologia.cat/article/view/v24-n1-carvalho-schucman/1760-pdf-pt  .   Acesso
em: 10 out 2025.

DAVIS, Angela.  Mulheres, raça e classe. Traduzido por Heci Regina Candiani. 1. ed. São
Paulo: Boitempo, 2016. 

FACTUM, Ana Beatriz Simon. Joalheria escrava baiana: a construção histórica do design
de jóias brasileiro. 2009. 335 f. Tese (Doutorado) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo,
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009.

FREIRE, Jane Luci Ornelas. Maria Luiza de Sousa Alves e a educação feminina na Bahia.
2013. 314 f. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade de Educação, Universidade Federal
da Bahia, Salvador, 2013.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 54. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: Episódios de racismo cotidiano. 1. ed. Rio de
Janeiro: Cobogó, 2019.

PINEAU, Gaston. As histórias de vida em formação: gênese de uma corrente de pesquisa-
formação-ação existencial.  Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 32, n. 2, p. 329-343, maio-
ago. 2006.

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista [livro eletrônico] /
Bárbara Carine Soares Pinheiro. São Paulo: Planeta do Brasil, 2023. ePUB

SOUZA, E. C. de. Escritas de si e práticas de formação: diálogos implicados sobre histórias
de vida e formação de professores. In: ASSUMPÇAO, S.S.; SANTOS, J. H.F. (Orgs.). Redes
de aprendizagens entre a escola e a universidade. Salvador: EDUFBA, 2019. p. 93-114. 

TEIXEIRA, Anísio. Educação não é privilégio. Rio de Janeiro: UFRJ, 1994. 


