
A IDENTIDADE QUILOMBOLA PESSOAL NO QUILOMBO NOSSA

SENHORA DO LIVRAMENTO PODE DIALOGAR E SER

VALORIZADA COM REGISTROS FOTOGRÁFICOS

Beatriz Silva dos Santos1

Alcione Santos de Souza2

Almir de Sena Trindade3

Claúdia Silva Lima4

RESUMO

O presente trabalho é resultado de ações desenvolvidas no âmbito do Programa Institucional de Bolsa de
Iniciação à  Docência,  da  Universidade  do  Estado do  Pará,  vinculado ao  curso  de  Licenciatura  em
Geografia.  A partir  dessa  vivência  formativa,  foi  possível  articular  teoria  e  prática  no  contexto  da
Educação Quilombola, com foco na valorização da identidade de uma mulher quilombola por meio da
linguagem fotográfica. Esta pesquisa busca valorizar a identidade quilombola de uma mulher de forma
pessoal por meio da fotografia com registros autorais. Os quilombos têm registros fotográficos gerais,
do  coletivo.  Porém,  são  necessários  registros  fotográficos  pessoais,  individuais  ou  somente  de  um
núcleo familiar, pois são as histórias pessoais que influenciam o coletivo. A metodologia baseou-se em
uma abordagem qualitativa, com ênfase na escuta sensível, na observação e na representação visual da
identidade quilombola pessoal de um sujeito da comunidade Nossa Senhora do Livramento, localizada
no município de Igarapé-Açu (PA) mediante pesquisa bibliográfica, entrevistas semiestruturadas e visita
ao campo para realizar as conversas e as fotografias. O território do Quilombo do Livramento é marcado
pela  presença  de homens  e  mulheres  cuja  história  coletiva se  revela  em símbolos  e  expressões  de
pertencimento. Nesses elementos, percebe-se o orgulho que todos demonstram por sua terra, um espaço
que remete ao passado, mas permanece vivo no presente, e que merece ser valorizado e preservado
pelos governantes responsáveis pela gestão local. A fotografia, neste trabalho, possibilitou um diálogo
inicial e interdisciplinar com campos como a Sociologia, a Antropologia, a Filosofia, a Geografia e os
estudos sobre identidade quilombola. O registro visual de uma mulher com uma bacia de sementes de
urucum simboliza essa integração: uma representação de quem compreende e acolhe suas múltiplas
identidades,  como mulher,  mãe  e  integrante  de  um território  quilombola,  no  qual  a  memória  e  as
tradições se mantêm vivas tanto na consciência quanto no cotidiano. 

Palavras-chave: Identidade, Território, Fotografia, Poder, Memória, Quilombo.

INTRODUÇÃO
1 Discente do Curso de Licenciatura em Geografia da Universidade do Estado do Pará - PA,
beatriz.santos@aluno.uepa.br;
2 Doutorado em Geografia pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte - RN, alcione.souza@uepa.br;
3 Docente do curso de Geografia da Universidade Estadual do Pará - PA, almir-  igc@hotmail.com  ;
4 Doutora em História pela Universidade Federal do Maranhão - MA, coautor3@email.com. 

mailto:alcione.souza@uepa.br


Esta pesquisa busca valorizar a identidade quilombola de uma mulher de forma pessoal

por meio da fotografia com registros autorais. Os quilombos, em sua maioria, possuem

registros fotográficos de caráter coletivo, retratando o grupo em sua totalidade, porém, torna-se

necessário também produzir registros fotográficos pessoais, individuais ou centrados em um

núcleo familiar específico. Isso porque são as histórias pessoais que influenciam o coletivo,

construindo sua memória e fortalecendo sua permanência. 

O coletivo, por sua vez, é essencial para a coesão e para a continuidade do território

conquistado, o qual se reafirma como pertencente às pessoas que nele vivem e à comunidade

que nele se organiza. Nesse processo, a fotografia surge como uma ferramenta potente para a

reafirmação e a valorização da identidade pessoal, identidade essa que, segundo Hall (2006), é

complexa, fragmentada, metamorfoseada e composta por múltiplas dimensões.

O subprojeto foi desenvolvido a partir de uma abordagem qualitativa, fundamentada na

escuta sensível, na observação e na representação visual da identidade quilombola pessoal de

um sujeito da comunidade Nossa Senhora do Livramento, localizada no município de Igarapé-

Açu (PA).  Para  isso,  foram utilizadas  diferentes  estratégias  metodológicas,  como pesquisa

bibliográfica, entrevistas semiestruturadas e visita de campo, no intuito de estabelecer diálogos,

captar narrativas e realizar os registros fotográficos autorais que possibilitam novas formas de

expressão da identidade quilombola.

A  questão  norteadora  que  orienta  este  estudo  é:  como  a  fotografia  autoral  pode

contribuir para a valorização da identidade quilombola de uma mulher moradora do Quilombo

Nossa Senhora do Livramento?

A partir dessa problematização, o objetivo geral da pesquisa é valorizar a identidade

quilombola por intermédio da fotografia com registros autorais. Já os objetivos específicos

consistem em compreender como a mulher se reconhece e é reconhecida em sua identidade

quilombola, aplicar registros fotográficos autorais como ferramenta de expressão e memória e

analisar a relação entre fotografia, identidade e território, compreendendo a potência do olhar

individual na construção do coletivo.



METODOLOGIA

A priori  esta pesquisa é qualitativa e exploratória por buscar, na vida de um sujeito

único, compreender melhor o coletivo e verificar se, por meio de fotografias, a identidade e a

ligação  com o  território  valoriza  e  promove  um sentimento  de  apreço  pessoal  e  coletivo.

Segundo Tripodi et al. (1975 apud Marconi; Lakatos, 2017), as pesquisas empíricas têm como

objetivo  a  formulação  de  questões  ou  de  um  problema,  podendo  desenvolver  hipóteses,

aumentar  a  familiaridade  do  pesquisador  com  o  ambiente,  fato  ou  fenômeno  e  clarificar

conceitos.

A primeira etapa do trabalho consistiu em uma pesquisa bibliográfica, com a elaboração

de  fichamentos  de  autores  que  discutem  os  conceitos  de  identidade  na  Sociologia  e  de

identidade  quilombola,  como Stuart  Hall  (2006) e Fernandes  et al.  (2020).  Também foram

analisadas as contribuições de Barbosa (2016) sobre território, sob a perspectiva de Marcelo

Lopes de Souza (2013), que revisa os múltiplos conceitos de territorialidades. Nesse percurso,

abordou-se, ainda,  a  fotografia  como  linguagem  cultural  e  política,  bem  como  estudos

aplicados à realidade comunitária, a exemplo do trabalho desenvolvido por Mendes (2014).

A segunda etapa da pesquisa foi dedicada à pesquisa em lócus, com a seleção de uma

mulher  da comunidade que aceitou  participar  da proposta.  Foram empreendidas  entrevistas

semiestruturadas, com o intuito de compreender suas memórias, percepções sobre identidade,

experiências territoriais e elementos afetivos da vida cotidiana e conversas com escuta sensível

de acordo com as fotografias que iriamos realizar.

A escuta sensível é imprescindível para alcançar as respostas buscadas nesta pesquisa.

Segundo Cancherini (2007), que se baseia nos estudos de Barbier, a escuta sensível implica

conhecer, aprender e promover transformações, trata-se de um processo que envolve abertura,

empatia e reflexão crítica sobre o outro e sobre si mesmo. Desse modo:

Barbier  (2002) salientou a importância  em reconhecer  os  desejos,  as intenções,  as
estratégias, as possibilidades do sujeito no desenvolvimento coletivo. O sujeito, para o
autor, pode ser um indivíduo ou grupo, e o pesquisador, também pode ser um grupo
pesquisador. O termo coletivo significa junto com o outro. O pesquisador implicado
reconhece seu lugar na organização social e os interesses que orbitam ao seu redor. A
sua implicação implica o outro (Cancherini, 2007, p. 4).



Em paralelo, buscamos ter alguns registros fotográficos autorais que retratassem-na em suas

atividades do dia: ser mãe, trabalhar com urucum, o rio em que ainda tomam banho e os amigos

pescam, tudo que pudesse ser simbólico e contassem sua história interligada aos outros.

Após os registros feitos, selecionaram-se as fotos,  que  foram tratadas e enviadas à

participante e feitas novamente perguntas acerca da experiência e o que aquelas fotos podiam

relembrar  e  contar. As  fotografias  selecionadas  correspondem a  termos  e  eixos  temáticos

recorrentes na pesquisa: identidade, família, território e estética das cores. A seleção resultará

em impressões simples e entregues ao sujeito participante na sequência,  com a proposta de

dialogar com sua identidade e propiciar valorização pessoal a ele e à sua comunidade local

futuramente por meio da imagem.

REFERENCIAL TEÓRICO

Identidade e identidade quilombola

A construção  da  identidade  quilombola  está  profundamente  relacionada  à  memória

coletiva, ao pertencimento territorial e à resistência cultural. Segundo Hall (2006), a identidade

deve ser  entendida  como um processo  em constante  transformação,  resultado  das  relações

históricas e sociais nas quais os sujeitos estão inseridos. Em vista disso, a identidade da mulher

quilombola não é fixa, mas é construída cotidianamente nas práticas culturais, nas relações de

gênero e nas formas de expressão simbólica, como a fotografia. A fotografia, nesse contexto,

deixa de ser apenas uma ferramenta estética e passa a operar como linguagem política. Além

disso,  o  território  assume papel  relevante  na  construção  da  identidade,  pois  é  nele  que  se

enraízam práticas,  memórias  e  modos  de  vida.  Como  destaca  Santos  e  Silveira  (2006), o

território expressa ações pretéritas e presentes, sendo, portanto, espaço vivo, carregado  de

significados. 

Nesse sentido, o território quilombola não deve ser compreendido como delimitação

geográfica  e  como  lócus  de  resistência,  transmissão  de  saberes  tradicionais  e  reafirmação

identitária.  O território quilombola é o lugar no qual se enraízam os saberes tradicionais,  a

oralidade se mantém viva, as práticas culturais como o plantio do urucum e os rituais cotidianos

reafirmam uma identidade coletiva que resiste à homogeneização cultural.



Ao registrar gestos, rostos e símbolos do cotidiano quilombola, a fotografia contribui

para romper esse silêncio histórico, permitindo que novas narrativas sejam contadas a partir de

outras perspectivas. Ao mesmo tempo, atua como forma de pedagogia do olhar, despertando a

consciência crítica para a diversidade e para as múltiplas formas de existência.

Por fim, a memória, como argumenta Halbwachs (1990), é um fenômeno social que se

estrutura em grupos e é sustentada por rituais, objetos e narrativas. As imagens fotográficas

utilizadas neste trabalho, portanto, documentam a realidade, constroem-na e ressignificam.

Elas atualizam lembranças, evocam afetos e afirmam o lugar da mulher quilombola no

tempo presente.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A identidade foi pesquisada de várias formas e classificadas, a priori, por Hall (2006)

em três momentos. O momento que vivemos hoje perpassa pela globalização, visto que “esse

processo produz o sujeito pós-moderno, conceitualizado como não tendo uma identidade fixa,

essencial  ou permanente”  (Hall,  2006,  p.  2)  e  pelos  sistemas  de  poder  que vivemos  como

(estado), a identidade, então, pode ser composta por várias identidades.

Argumenta-se, entretanto, que são exatamente essas coisas que agora  estão
“mudando”. O sujeito, previamente vivido como tendo uma identidade unificada e
estável,  está se tornando fragmentado; composto não de uma única, mas de várias
identidades, algumas vezes contraditórias ou não-resolvidas (Hall, 2006, p. 12).

Ante  o exposto,  a  fotografia  configura-se como um recurso metodológico  de ampla

acessibilidade e elevada potência analítica, permitindo múltiplas formas de interação no campo

investigativo. 

Dessa  forma,  a  fotografia  pode  ser  compreendida  como  um  recurso  que,  ao  ser

materializado,  transforma-se  em  um  produto  significativo  para  os  grupos  ou  indivíduos

envolvidos na pesquisa. Nesse processo, ela adquire o caráter de devolutiva, carregada de valor

simbólico, estético e poético, conferindo singularidade à comunidade. Nesse viés, a fotografia

autoral assume o papel de linguagem e de ferramenta metodológica, aproximando-se de uma

forma de escrita capaz de expressar experiências e sentidos.



Ao registrar elementos do cotidiano da mulher quilombola retratada, buscamos capturar

sua imagem e resgatar  símbolos  e signos de sua identidade,  como a bacia  com urucum, o

quintal com árvores nativas e o olhar voltado para o horizonte.

Cada  fotografia  é,  portanto,  uma narrativa  visual  que  dialoga  com os  conceitos  de

memória  social  (Halbwachs,  1990)  e  identidade  cultural  (Hall,  2006).  São  imagens  que

carregam camadas de sentido: o urucum, por exemplo,  é mais do que um fruto, trata-se de

herança ancestral, símbolo de resistência e marca da ligação da mulher com a terra. 

Como se observa na Figura 1, a mulher segura uma bacia de urucum, símbolo da sua

ancestralidade.  A  composição  da  imagem,  com ênfase  no  ambiente  rural  e  nos  elementos

naturais, reforça o vínculo com o território e os saberes tradicionais.

Figura 1 – Mulher quilombola com urucum no quintal de casa

Fonte: Beatriz Silva (2025).

A identidade quilombola é vista por vários prismas, dentre eles, unir o prisma  da

Sociologia e do “poder político”.  Em sua pesquisa, Fernandes  et al.  (2020) apontam que o

conceito de identidade quilombola passa por um reconcerto e deve ser visto também pelas

relações de poder, ou seja, “uma identidade que não é dada a priori, mas modificada de acordo

com as necessidades políticas que se encontram em jogo” (Fernandes et al., 2020, p. 5). Para os

autores, “cabe compreender a identidade para além do papel social que é incutido ao sujeito em

seus  processos  de  socialização,  que  vêm  desde  as  relações  nas  unidades  familiares  às

instituições onde ele se insere e participa” (Fernandes et al., 2020, p. 5). 



Quando entrevistada, Dona Bidi comenta ser dona de casa, moradora do quilombo, ser

mulher forte e guerreira como as outras de seu território: “sou casada e tenho 3 filhos. Sou uma

simples dona de casa. O que significa pra mim [ser moradora do quilombo] é que todas as

mulheres daqui são fortes, guerreiras, que lutam pelos seus objetivos”.

Barbosa  (2016)  argumenta  que  o  estudo com base  em registros  abre  horizontes  de

possibilidade para o sujeito social. Nesse processo, o passado não é simplesmente revivido, mas

reinterpretado, ao ser acionado no presente, ele se atualiza segundo as experiências, os afetos e

as  vivências acumuladas. Trata-se, portanto, de um exercício de memória que recupera,  mas

também ressignifica trajetórias individuais e coletivas.

As instituições sociais podem ser estudadas pelas memórias pessoais de moradores:

“[…] os  quadros  sociais  da memória  […] a realidade  interpessoal  das  instituições  sociais”

(Halbwachs  apud Bosi, 1979, p. 77). Por sua vez, as instituições sociais também podem ser

analisadas a partir das memórias pessoais dos moradores, como observa Halbwachs (apud Bosi,

1979), as formas/ quadros que ele chama de  “quadros  sociais”  estão ligados à  memória  e

evidenciam a realidade interpessoal das instituições, permitindo compreender como os vínculos

coletivos se enraízam em experiências individuais e familiares.

Conforme Santos (1996), o espaço não pode ser reduzido à sua materialidade física, mas

deve ser compreendido como produto das relações sociais. Nessa ótica,  conforme Raffestin

(1993), o território se diferencia da terra por carregar uma dimensão política, derivada  da

apropriação e da ação dos sujeitos.

Figura 2 – Placa de entrada da comunidade Nossa Senhora do Livramento

Fonte: Beatriz Silva (2025).



A Figura 2 identifica a Vila de Nossa Senhora do Livramento que está situada na

Rodovia PA-242, às margens do Rio Maracanã, a cerca de 21 quilômetros da sede do município

de  Igarapé-Açu,  Estado  do  Pará.  Trata-se  de  uma  comunidade  quilombola  legalmente

reconhecida  pelo  Instituto  de Terras  do Pará (ITERPA).  Possui  uma área  de cerca  de 129

hectares de terra onde vivem 53 famílias, na sua maioria, de origem afro brasileira (Mendes,

2014). O autor também descreve a ligação que os moradores tem com o rio, memória que foi

retratada nas fotografias e nas entrevistas com a participante desta pesquisa.

As  Figuras 3  e  4  apresentam  exemplos  de  residências  típicas  da  comunidade

quilombola, cercada por vegetação nativa e com canoas dispostas no quintal. Essa composição

revela elementos da vida cotidiana profundamente marcados pela relação com o território, a

natureza e a ancestralidade.

Figura 3 e 4 – Casa tradicional quilombola com canoas e natureza

Fonte: Beatriz Silva (2025).

Quando foram apresentadas as fotografias e questionado o que elas significavam ou

lembravam,  a  resposta  surgiu  de  forma  espontânea  e  leve,  sem  dificuldades  de  reflexão:

“Lembro de pessoas irem pescar. Têm pessoas que vendem o que pescam. Outras pescam só

para o consumo da família” (Bidi, 2025).

A  casa,  a  rede  e  as  canoas  retratadas  são  objetos  do  cotidiano  e  símbolos  de

pertencimento territorial e de saberes ancestrais. A presença das canoas remete às práticas de

pesca artesanal, à mobilidade pelos rios e à conexão com modos de vida sustentáveis. Para

Santos (2008), o território é vivido, sentido e construído nas relações cotidianas,  em que o

espaço doméstico  se funde com o território  identitário.  A rede,  pendurada  sob o alpendre,

simboliza o descanso, a oralidade e o acolhimento das memórias familiares.



Figura 5 e 6 – Cultivo de plantações e açaí

Fonte: Beatriz Silva (2025).

As Figuras 5 e 6 são um exemplo comum do dia a dia dos moradores do quilombo: ter

açaí em abundância com suas plantações de manive ou árvores com frutos. Tais produtos da

terra também são símbolos de ligação ao território. Podemos observar na fala de Bidi (2025):

“tenho orgulho e sentimentos por esta comunidade, que é feita por pessoas humildes e que têm

orgulho de ser quilombolas, pessoas que lutaram para ter sua família e seu pedaço de terra

para criar seus filhos”.

Para Souza (1995, p. 78), o território deve ser entendido por relações de poder, visto que

“é, fundamentalmente, um espaço definido e delimitado por e a partir de relações de poder”.

Isso se materializava, visivelmente, na história desse quilombo que passou por um processo que

precisava da tutela e reconhecimento do Estado. De modo que “o processo não foi fácil nem

rápido. Para o ITERPA expedir o título definitivo da terra como área quilombola foi preciso

[…] a comunidade do livramento perceber seu reconhecimento como uma população que tem

relação com o passado” (Mendes,  2014,  p.  47). O processo não foi fácil e gerou diversos

conflitos internos e externos:

A partir de observações e análise feita por órgãos do governo estadual e federal, esses
mesmos  usando  atribuições  legais  da  constituição  brasileira,  verificou  se  que  se
tratava de um quilombo por mais que a princípio não estivesse amparada pelas leis do
Brasil (Mendes, 2014, p. 47).

O território do Quilombo Livramento é oficialmente reconhecido pelo Estado e está

inserido na lógica do Estado-nação. Esse reconhecimento, entretanto, não se limita a um ato

jurídico,  visto que se traduz em práticas  estatais  que interferem na vida dos moradores,  de

forma positiva ou negativa, seja na esfera municipal ou estadual. Exemplos concretos dessa



presença são a escola existente na comunidade e a estrada que garante acesso ao território,

conectando-o a outros municípios. 

Conforme Little (2002 apud Godoi,  2010), os  Estados-nação  surgem  promovendo

processos de “territorialização”, caracterizados pelo controle do acesso às áreas geográficas e

pela classificação das pessoas a partir de seu lugar de nascimento. Nessa sentido, a própria

existência “legal” dos indivíduos passa a depender de  sua condição territorial nacional,

evidenciando a íntima relação entre identidade, pertencimento e poder político.

Como  se  vê  na  Figura  7,  a  mulher  aparece  com  seus  filhos  em  um  igarapé  da

comunidade. A água que os envolve evoca o ambiente natural e a memória viva do território

como espaço de socialização e pertencimento.

Figura 7 – Mãe quilombola com filhos em igarapé da comunidade.

Fonte: Beatriz Silva (2025).

O  registro  revela  mais  do  que  um  retrato  familiar,  simboliza,  ainda,  continuidade

geracional, pertencimento e práticas afetivas comunitárias. A água do igarapé representa um

recurso natural e um espaço sagrado e simbólico, em que se transmitem saberes e vivenciam-se

tradições.

A fotografia pode ser materializada e torna-se um produto para os grupos ou indivíduos

pesquisados,  configurando-se,  desse  modo,  como uma devolutiva  linda  e  poética,  além de

singular  a  essa  comunidade,  posto  que “casos do uso do recurso fotográfico em campo é

comum que as imagens retornem e  circulem no grupo pesquisado,  fazendo  com que  seus

integrantes as observem, interajam e debatam sobre elas” (Ribeiro, 2019, p. 148).



Figura 8 – Mural artístico na comunidade, representando simbolismo e memória

Fonte: Beatriz Silva (2025).

As Figuras 8 e 9 apresentam um conjunto de símbolos e memórias representadas pelas

pinturas,  enquanto as  fotografias  emolduradas  expostas  na  parede  da  casa  da  participante

compõem uma espécie de “altar da memória” familiar.

Figura 9 – Fotografias de família emolduradas na parede da casa

Fonte: Acervo pessoal da autora (2025).

As imagens nas molduras atuam como dispositivos de preservação da história pessoal e

coletiva.  Como aponta Halbwachs (1990), a memória  se constrói socialmente e é de forma

contínua reativada nos objetos do cotidiano. A exposição dessas fotografias em um local visível

da casa revela  a valorização dos laços afetivos e da trajetória familiar,  além de representar

resistência ao apagamento histórico que muitas comunidades quilombolas enfrentam. A parede

azul funciona como cenário que abriga e protege essas narrativas visuais.



CONSIDERAÇÕES FINAIS

A pesquisa revelou que as entrevistas, junto com as fotografias realizadas, permitiram

uma valorização  pessoal  e  coletiva  da  identidade  do quilombo e  da entrevistada  de forma

pessoal, possibilitando rever memórias e pensar o lugar que se vive todos os dias com carinho e

sorriso no rosto. A fotografia, neste trabalho, viabilizou um diálogo inicial e interdisciplinar

com a Sociologia, Antropologia, Filosofia, Geografia e a identidade quilombola pessoal de uma

mulher,  que  sinalizou  entender  e  aceitar  suas  várias  identidades  como  mulher,  mãe  e

pertencente a um território quilombola com memória e tradições vivas em sua mente ou no

cotidiano representado na fotografia com uma bacia de sementes de urucum. 

Espera-se que esta pesquisa, de caráter exploratório e sustentada por uma linguagem

visual e técnica artística, sirva como referência para futuros estudos que busquem integrar a

investigação acadêmica às expressões artísticas no contexto de comunidades tradicionais.

REFERÊNCIAS

BARBOSA, Ubiraneila Capinan. O quilombo que remanesce: estudo de caso acerca dos 
impactos da política pública de certificação e de titulação do território sobre a identidade étnica
dos quilombos remanescentes Barra e Bananal em Rio de Contas, Bahia. 2016. 205 f. 
Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016.

FERNANDES, Saulo L.; GALINDO, Dolores C. G.; VALENCIA Liliana P. Identidade 
quilombola: atuações no cotidiano de mulheres quilombolas no agreste de alagoas. Psicologia 
em Estudo, v. 25, jun. 2020. DOI: https://doi.org/10.4025/psicolestud.v25i0.45031

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2006.

MENDES, Márcio dos Santos. Território, identidade e poder: uma análise da formação 
territorial e das condições de vida do Quilombo do Livramento no município de Igarapé-Açu – 
PA. 2014. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Geografia) – Universidade do 
Estado do Pará, Castanhal, 2014.

RAFFESTIN, Claude. Por uma Geografia do Poder. São Paulo: Ática, 1993.

RIBEIRO, Levy Félix; COSTA, Waldson de Souza. A fotografia como instrumento para 
valorização da identidade negra: a experiência e metodologia do projeto “Autorretrato Nordeste



– Quilombos de Alagoas”. Revista de História Oral, São Paulo, v. 22, n. 1, p. 193- 214, 
jan./jun. 2019.

SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço: técnica e tempo, razão e emoção. São Paulo: 
Hucitec, 1996.

SANTOS, Milton; SILVEIRA, Maria Laura. O Brasil: território e sociedade no início do 
século XXI. Rio de Janeiro: Record, 2001.

SOUZA, Jessé José Freire de. Território e memória: a centralidade do espaço nas identidades 
coletivas. Raízes, [S.l.], v. 32, n. 1, p. 125-138, 2012.

SOUZA, Marcelo Lopes de. Os conceitos fundamentais da pesquisa socioespacial. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2013.


	METODOLOGIA
	REFERENCIAL TEÓRICO
	Identidade e identidade quilombola

	RESULTADOS E DISCUSSÃO
	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS

