
QUILOMBANDO SABERES:

Relato de experiências decoloniais no PIBID Equidade

Carla Gabriela do Nascimento Dias 1

Samily Islane da Silva 2

Jamili Bezerra de Freitas 3

Angela Maria Araújo Leite 4

RESUMO

Este relato descreve experiências vivenciadas no PIBID, a partir do subprojeto “ PIBID Equidade -
Quilombando: raízes ancestrais em espaços educativos”, desenvolvido em uma escola da rede pública
de  ensino,  na  cidade  de  Arapiraca  -  AL,  com  ênfase  em  uma  turma  do  4º  ano.  As  atividades
promovidas buscaram abordar uma educação antirracista e valorização das identidades negras. Para
tanto  foram  abordados  conteúdos  que  buscam  promover  a  cultura  afro-brasileira,  (re)conhecer  a
história da escravização, compreender a (re)existência dos quilombos, divulgar a vida e luta de Zumbi
dos Palmares, valorizar as tradições africanas e compreender a importância da ancestralidade desses
povos  para  a  sociedade  brasileira,  numa  perpectiva  decolonial.  Os  procedimentos  metodológicos
foram amparados em aulas dialogadas, rodas de conversa, vídeos educativos, contação de histórias,
uso de filmes, como pilar de reflexão, e atividades práticas como brincadeiras de origem africana. A
base  teórico-metodológica  trouxe  princípios  da  educação  para  as  relações  étnico-raciais  (Lei
10.639/03)  e  reflexões  a  partir  de  conceitos  e  intelectuais  decoloniais.  As  intervenções  buscaram
fortalecer o vínculo dos estudantes com sua própria história e identidade, estimulando o pensamento
crítico e o respeito à diversidade. Como resultados, observou-se o interesse dos alunos pelos temas
desenvolvidos,  maior  participação  nas  atividades  em sala  e  o  reconhecimento  da  importância  de
valorizar a cultura negra no ambiente escolar. A experiência possibilitou a união entre teoria e prática,
o amadurecimento profissional e pessoal dos ‘pibidianos’, além de reafirmar o papel transformador da
educação na luta contra às desigualdades raciais  e o racismo arraigado na sociedade brasileira.  O
subprojeto, que busca trazer as raízes ancestrais para os espaços educativos, ressignificou a prática
docente e contribuiu para a construção de uma escola mais plural, equitativa e acolhedora.

Palavras-chave: Lei  10.639/03,  Educação antirracista,  Ancestralidade,  Formação docente,
Decolonialidade.

INTRODUÇÃO

A  educação  brasileira  carrega  marcas  profundas  da  colonialidade,  expressas  na

marginalização  dos  saberes  africanos  e  afro-brasileiros,  na  invisibilização  da  história  de

resistência dos povos negros e na persistência de práticas escolares que reproduzem o racismo

estrutural no Brasil e no mundo. A promulgação da Lei nº 10.639/2003 representou um marco

1 Graduando do Curso de pedagogia da Universidade Estadual de Alagoas - UNEAL, carlacdn380@gmail.com;
2 Graduando  do  Curso  de  pedagogia  da  Universidade  Estadual  de  Alagoas  -  UNEAL,
samily.silva.2021@alunos.uneal.edu.br;
3 Graduando  do  Curso  de  pedagogia  da  Universidade  Estadual  de  Alagoas  -  UNEAL,
Jamili_bezerra@hotmail.com;
4 Professor orientador: titulação, Faculdade Ciências - UF, angela.leite@uneal.edu.br.



na luta por uma educação comprometida com a equidade racial, ao tornar obrigatório o ensino

de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana nos currículos escolares. Contudo, mais de

vinte anos após sua aprovação, observa-se que sua implementação ainda enfrenta resistências,

lacunas  pedagógicas  e  limitações  políticas,  demandando  um  esforço  contínuo  de

ressignificação  curricular  e  formativa  nas  salas  de  aula  (Santos;  Santana;  Santana,  2021;

Costa; Pantoja; Abreu, 2021).

A  perspectiva  decolonial  surge  nesse  cenário  como  instrumento  crítico  e

epistemológico que possibilita tensionar a hegemonia do conhecimento eurocêntrico. Segundo

Oliveira e Candau (2010), a pedagogia decolonial se ancora na interculturalidade crítica e no

questionamento  da modernidade colonial,  propondo caminhos pedagógicos que dialoguem

com as experiências de sujeitos historicamente silenciados. Essa abordagem converge com o

projeto da educação antirracista, que busca não apenas combater o preconceito racial,  mas

também promover a valorização das identidades negras, das memórias coletivas e das práticas

culturais de matriz africana, possibilitando uma aprendizagem significativa e emancipatória

para os alunos (Reis; Calado, 2020).

Nesse contexto, a centralidade da identidade negra na formação escolar das crianças se

torna um ponto crucial. Batista (2024) argumenta que a construção positiva do pertencimento

étnico-racial é um direito garantido pela legislação, mas que só se efetiva mediante práticas

pedagógicas consistentes, capazes de superar a tendência de concentrar o debate racial apenas

em datas comemorativas e não como um debate diário. Seu estudo evidencia como a literatura

infantil e os currículos podem se tornar espaços privilegiados para fortalecer a autoestima, o

pertencimento e a ancestralidade das crianças negras. Ferreira (2025), por sua vez, demonstra

que a literatura negro-afetiva, ao representar identidades negras em narrativas positivas, atua

como  dispositivo  de  resistência  e  afeto,  promovendo  letramento  racial  e  consolidando  a

consciência identitária desde os primeiros contatos com a leitura.

Outra dimensão central diz respeito às práticas pedagógicas inovadoras e coletivas que

emergem em diferentes  territórios.  A tese de  Silva (2023) sobre o Coletivo  Ação Zumbi

exemplifica  como  a  arte  negra,  em  especial  o  teatro,  pode  se  constituir  um  potente

instrumento  de  educação  antirracista  e  decolonial.  O  grupo,  ao  longo  de  duas  décadas,

tensionou currículos, promoveu a implementação da Lei 10.639/03 em escolas e contribuiu

para  romper  com a  invisibilidade  das  populações  negras  na  história  local,  reafirmando  a

potência da cultura como espaço de resistência e (re)existência. Essa perspectiva se aproxima

da  proposta  de  Santos  et  al.  (2025),  que  discutem  as  “raízes  afrodiaspóricas”  como

fundamentos para descolonizar a educação pública e efetivar um ensino antirracista. Para os



autores,  a  valorização  dos  saberes  ancestrais  africanos  e  afro-brasileiros  é  condição

indispensável para enfrentar o racismo estrutural na escola e construir uma sociedade mais

justa e igualitária.

Os debates epistemológicos também ganham relevância ao problematizar o lugar do

pensamento africano e afrodiaspórico no campo educacional.  Alves (2024) defende que o

pensamento  negro,  marcado  pela  ancestralidade,  oralidade  e  corporeidade,  não  pode  ser

reduzido ao viés meramente político de enfrentamento ao racismo, mas deve ser reconhecido

como  horizonte  epistêmico  autônomo,  capaz  de  propor  novas  formas  de  conceber

conhecimento  e  humanidade.  Essa  leitura  converge  com Santana  (2020),  ao  apresentar  a

proposta da educação afrocêntrica como um currículo decolonial desde a educação infantil,

que  desloca  o  eixo  do  conhecimento  brancocêntrico  e  promove  referências  identitárias

positivas para as crianças negras.

A articulação entre teoria e prática revela,  portanto,  que a efetividade da educação

antirracista depende de um movimento coletivo que envolva a escola, a formação docente, a

produção cultural e os movimentos sociais. Como destacam Costa, Pantoja e Abreu (2021), a

prática  pedagógica  só  será  verdadeiramente  decolonial  se  promover  reflexões  conjuntas,

reconhecendo os efeitos do racismo sobre a identidade étnico-racial dos sujeitos e propondo

alternativas para sua superação. Nessa mesma linha, Reis e Calado (2020) ressaltam que as

vozes insurgentes e as práticas contracoloniais são elementos indispensáveis para o letramento

racial crítico e para a construção de currículos que valorizem as histórias e culturas negras.

Diante  desse  panorama,  este  estudo  assume como  eixo  central  a  reflexão  sobre  a

educação  antirracista  em  uma  perspectiva  decolonial,  buscando  valorizar  as  raízes  afro-

brasileiras  e  promover  a  construção de identidades  negras  positivas  no espaço escolar.  A

experiência  relatada  no  âmbito  do  subprojeto  PIBID  Equidade  –  Quilombando:  raízes

ancestrais  em  espaços  educativos  se  insere  nesse  esforço,  ao  articular  teoria  e  prática,

ancestralidade  e inovação pedagógica,  reforçando a escola como espaço de transformação

social e de luta contra as desigualdades raciais.

Diante disso, o presente estudo teve como objetivo relatar e refletir criticamente sobre

as experiências pedagógicas desenvolvidas no subprojeto PIBID Equidade – Quilombando:

raízes ancestrais em espaços educativos, descrevendo as práticas realizadas com estudantes do

4º  ano,  analisando  suas  contribuições  para  o  fortalecimento  da  identidade  negra,  do

pertencimento étnico-racial e do pensamento crítico, bem como para a valorização da cultura

afro-brasileira e africana, além de discutir o papel do PIBID na formação inicial docente e os

desafios e potencialidades da implementação da Lei nº 10.639/03 no cotidiano escolar.



METODOLOGIA 

O  presente  trabalho  é  de  caráter  básico  e  exploratório,  fundamentado  em  uma

abordagem qualitativa, e desenvolvido sob a forma de relato de experiência (RE) embasado

em Mussi;  Flores;  Almeida,  (2021).  Buscando  apresentar  de forma crítica  e  reflexiva as

práticas  vivenciadas  pelos  bolsistas  do  Programa  Institucional  de  Bolsa  de  Iniciação  à

Docência (PIBID).

O campo de realização foi uma escola da rede pública municipal de Arapiraca – AL,

em uma turma do 4º ano do ensino fundamental. Os sujeitos envolvidos foram os estudantes,

a  professora  regente,  a  supervisora  e  os  bolsistas  do  subprojeto  “PIBID  Equidade  –

Quilombando: raízes ancestrais em espaços educativos”.

As experiências narradas decorrem das observações, registros reflexivos e atividades

pedagógicas desenvolvidas ao longo do projeto, que contemplaram: aulas dialogadas, rodas de

conversa, contação de histórias, exibição de vídeos e filmes, práticas lúdicas (brincadeiras de

origem africana) e produções coletivas. Essas práticas foram inspiradas nos pressupostos da

educação  antirracista,  da  Lei  nº  10.639/03  e  do  pensamento  decolonial,  com  ênfase  na

valorização da ancestralidade africana e afro-brasileira.

Por se tratar de um relato de experiência que descreve atividades de caráter formativo

e pedagógico, não houve a necessidade de submissão ao Comitê de Ética em Pesquisa, visto

que  não  foram coletados  dados  pessoais,  sensíveis  ou  identificáveis  dos  estudantes,  mas

apenas descritas as vivências pedagógicas e reflexões dos pibidianos.

O embasamento teórico foi construído a partir de obras de referência sobre educação

antirracista, decolonialidade, ancestralidade e identidade negra, consultadas em bases como

SciELO, Google Acadêmico e Periódicos CAPES, priorizando artigos, livros, dissertações e

documentos oficiais publicados entre 2003 (ano de promulgação da Lei 10.639/03) e 2025.

REFERENCIAL TEÓRICO

Educação Antirracista e a Implementação da Lei 10.639/03

A educação brasileira, desde sua origem colonial, esteve alicerçada em pressupostos

eurocêntricos  que  invisibilizaram a  contribuição  dos  povos  africanos  e  afro-brasileiros  na

formação da sociedade nacional. Esse modelo de escolarização monocultural contribuiu para

reforçar estereótipos e naturalizar desigualdades raciais que se estendem até o presente. Nesse



sentido, a Lei nº 10.639/2003 representou um marco histórico ao tornar obrigatório o ensino

da História e Cultura Afro-Brasileira e Africana na educação básica, configurando-se como

conquista da luta do movimento negro e como política pública de enfrentamento ao racismo

no espaço escolar (Reis; Calado, 2020).

Ao introduzir essa obrigatoriedade, a legislação buscou corrigir uma lacuna histórica

no  currículo,  marcada  pela  ausência  de  narrativas  sobre  as  resistências  negras,  como  os

quilombos,  e  pela  omissão da valorização da ancestralidade africana.  Entretanto,  passadas

duas décadas  de sua aprovação,  a efetivação da lei  ainda enfrenta entraves  significativos,

como a falta de formação inicial e continuada de professores, a carência de materiais didáticos

adequados e a resistência de setores da comunidade escolar em reconhecer a centralidade da

questão racial na educação (Batista, 2024; Costa; Pantoja; Abreu, 2021).

A educação antirracista, articulada à Lei nº 10.639/03, vai além da simples inclusão

de conteúdos nos currículos. Trata-se de uma perspectiva pedagógica que questiona o racismo

estrutural, promove o letramento racial crítico e contribui para a construção de identidades

negras positivas. Nesse sentido, é fundamental compreender que o racismo não é apenas uma

prática individual de preconceito, mas uma estrutura que organiza hierarquias sociais, produz

desigualdades e influencia diretamente o desempenho escolar e a autoestima de crianças e

jovens negros (Gomes, 2005; Cavalleiro, 2000).

Autores como Munanga (1999) e Gonzalez (1984) ressaltam que a valorização da

cultura negra deve perpassar todas as áreas do conhecimento, rompendo com a tendência de

restringir o debate racial a momentos pontuais, como o “Dia da Consciência Negra”. Nesse

aspecto, a escola é chamada a assumir seu papel político e pedagógico, reconhecendo-se como

espaço  de  disputa  simbólica  e  de  transformação  social.  A  ausência  dessa  postura  crítica

perpetua uma educação monocultural que legitima a branquitude como referência universal de

conhecimento e humanidade (Santana, 2020).

É importante destacar que os desafios da implementação da Lei nº 10.639/03 não se

limitam ao  âmbito  legal  ou  curricular,  mas  também dizem respeito  à  formação  docente.

Muitos professores, formados em cursos que pouco discutem relações étnico-raciais, relatam

dificuldades  para  trabalhar  a  temática  em sala  de  aula.  Por  isso,  investir  em políticas  de

formação inicial e continuada que articulem teoria e prática se mostra essencial para que a

educação  antirracista  seja  efetivamente  consolidada  (Costa;  Pantoja;  Abreu,  2021).  Além

disso,  experiências  como  a  literatura  negro-afetiva  (Ferreira,  2025)  e  o  uso  de  práticas

culturais de matriz africana (Silva, 2023) apontam para caminhos metodológicos que podem

enriquecer a prática pedagógica.



Assim, a implementação da Lei nº 10.639/03 deve ser entendida não apenas como

cumprimento  de  uma  exigência  legal,  mas  como  um  projeto  político-pedagógico  de

transformação social. Ao promover o reconhecimento da história e cultura afro-brasileira, a

escola contribui para o fortalecimento da identidade negra, para a desconstrução de estigmas e

para a construção de uma sociedade mais plural, equitativa e democrática. Nesse contexto, a

educação  antirracista  se  afirma  como  caminho  necessário  para  romper  com  séculos  de

silenciamento  e  para  consolidar  práticas  pedagógicas  decoloniais  que  reconheçam  a

diversidade como fundamento da educação no Brasil (Reis; Calado, 2020; Alvez, 2024).

.Perspectivas Decoloniais e a Valorização da Ancestralidade nos Espaços Educativos

A perspectiva  decolonial  surge  como  uma  crítica  radical  à  modernidade  colonial,

denunciando os processos históricos de exploração, epistemicídio e desumanização impostos

aos povos africanos, indígenas e latino-americanos. Segundo Quijano (2010), a colonialidade

do poder não se restringe ao período histórico da colonização, mas se prolonga até os dias

atuais,  organizando  hierarquias  raciais,  econômicas  e  epistêmicas  que  colocam o  modelo

eurocêntrico como universal. A educação, nesse sentido, é um dos principais campos em que

se perpetua a hegemonia do pensamento ocidental,  tornando-se também espaço estratégico

para sua contestação.

A pedagogia decolonial, como defendem Oliveira e Candau (2010), propõe a construção de

práticas interculturais críticas, que não apenas toleram a diversidade, mas a reconhecem como

fundamento  para  a  produção  de  novos  conhecimentos.  Ao  problematizar  os  currículos

eurocentrados, a decolonialidade convoca a escola a se abrir para saberes outros, oriundos da

ancestralidade  africana,  afro-brasileira  e  indígena,  reconhecendo-os  como  legítimos  e

necessários  na  formação  cidadã.  Nesse  sentido,  a  educação  decolonial  e  antirracista  se

articulam,  ambas  comprometidas  em  transformar  a  escola  em  um  espaço  de  resistência,

emancipação e pluralidade epistêmica (Reis; Calado, 2020).

A  ancestralidade,  compreendida  como  vínculo  entre  passado,  presente  e  futuro,

constitui  um  dos  pilares  da  pedagogia  afrocentrada.  Como  destaca  Santana  (2020),  o

afrocentramento desloca o eixo do conhecimento brancocêntrico e afirma cosmovisões que

valorizam  a  oralidade,  a  corporeidade  e  a  espiritualidade  africana  como  fundamentos

pedagógicos. Essa perspectiva rompe com a visão da criança negra como “outra” em relação

ao  padrão  branco  universal  e  possibilita  que  ela  se  reconheça  como  sujeito  histórico  e

produtor de conhecimento.  Ao mesmo tempo, promove um currículo plural para todos os

estudantes, independentemente de sua origem étnico-racial.



Alves (2024) reforça essa discussão ao argumentar que os horizontes epistêmicos da

educação antirracista  não devem ser  reduzidos  apenas  ao  enfrentamento  do racismo,  mas

precisam  afirmar  o  pensamento  negro  como  campo  autônomo  de  produção  teórica.  A

centralidade da ancestralidade e da experiência diaspórica, nesse contexto, não é apenas uma

estratégia de resistência, mas uma proposta epistemológica que amplia os modos de pensar,

sentir e viver a educação. Essa concepção de conhecimento enraizada na experiência negra se

mostra fundamental para a construção de currículos que acolham a diversidade e rompam com

a monocultura eurocêntrica.

Exemplos  concretos  desse  movimento  podem  ser  observados  em  práticas

pedagógicas vinculadas  à arte,  à literatura e à cultura afro-brasileira.  A pesquisa de Silva

(2023) sobre o Coletivo Ação Zumbi demonstra como o teatro negro, ao incorporar narrativas

da história e cultura afro-brasileira, atua como instrumento de educação decolonial, capaz de

provocar  reflexão  crítica  e  fortalecer  identidades  negras  em espaços  escolares.  De forma

semelhante,  Ferreira  (2025)  destaca  o  papel  da  literatura  negro-afetiva  como  recurso

pedagógico que conjuga resistência e afeto, contribuindo para o letramento racial  e para a

construção de uma autoimagem positiva entre crianças e jovens.

A  valorização  da  ancestralidade  também  dialoga  diretamente  com  a  formação

docente.  Santos  et  al.  (2025)  defendem  que  descolonizar  a  educação  pública  implica

reconhecer a centralidade das raízes afrodiaspóricas como matriz pedagógica, o que exige que

professores em formação sejam sensibilizados e capacitados para atuar em uma perspectiva

crítica,  equitativa  e  antirracista.  Nesse  processo,  programas  como  o  PIBID  assumem

relevância por articular teoria e prática,  possibilitando que futuros docentes experimentem

metodologias inovadoras que rompem com o eurocentrismo e promovem práticas educativas

mais plurais.

Portanto, as perspectivas decoloniais  e a valorização da ancestralidade constituem

eixos indissociáveis para a efetivação de uma educação antirracista. Ao colocar os saberes

afro-brasileiros e africanos no centro do processo educativo, não se trata apenas de reparar

uma  dívida  histórica,  mas  de  reconfigurar  os  fundamentos  epistemológicos  da  escola.  A

ancestralidade,  como  potência  formativa,  torna-se  um instrumento  de  (re)existência  e  de

criação de novos horizontes, reafirmando a escola como espaço de justiça social, diversidade

cultural e emancipação humana.

RESULTADOS E DISCUSSÃO



A participação no subprojeto  PIBID – Equidade:  Quilombando raízes  ancestrais  em

espaços  educativos  proporcionou  uma  experiência  formativa  significativa  para  todos  os

participantes, unindo teoria e prática na construção de uma educação comprometida com a

valorização da cultura afro-brasileira e o enfrentamento do racismo estrutural. As atividades

realizadas  na  Escola  de  Ensino  Fundamental  Voluntária  Maria  das  Neves  possibilitaram

vivências pedagógicas voltadas à promoção da equidade racial, à sensibilização cultural e à

valorização das identidades negras. 

Durante as observações e regências, foi possível perceber o interesse e o envolvimento

dos alunos nas temáticas propostas. As aulas sobre cultura africana, escravidão, quilombos e

Zumbi dos Palmares despertaram curiosidade, reflexão e respeito entre os estudantes. O uso

de  recursos  audiovisuais,  músicas,  poemas  e  rodas  de  conversa  mostrou-se  eficaz  na

construção  de  aprendizagens  significativas,  pois  aproximou  os  conteúdos  históricos  da

realidade cotidiana das crianças.

Além disso,  as  discussões  em sala  contribuíram para o desenvolvimento  de valores

como empatia, solidariedade e reconhecimento das diferenças como parte da riqueza cultural

do  Brasil.  Os  resultados  obtidos  demonstraram  que  a  abordagem  antirracista,  quando

trabalhada de maneira lúdica e contextualizada, favorece o engajamento e a formação crítica

dos alunos.  Muitos demonstraram compreender  a importância  de respeitar  a diversidade e

valorizar as contribuições do povo negro na formação da sociedade brasileira. 

Observou-se, também, o fortalecimento da autonomia e da oralidade das crianças, que

se mostraram participativas e reflexivas durante as atividades. Do ponto de vista da formação

docente, a experiência contribuiu para o amadurecimento profissional e pessoal da bolsista,

ampliando sua compreensão sobre o papel social do professor

A prática  em sala  de  aula  evidenciou  a  necessidade  de  planejamento  colaborativo,

sensibilidade pedagógica e adaptação das metodologias de acordo com o perfil da turma. A

atuação em parceria  com a professora supervisora e  os demais  pibidianos permitiu  trocas

enriquecedoras e o desenvolvimento de um olhar mais crítico sobre a prática educativa. Outro

aspecto relevante foi a consolidação da articulação entre universidade e escola. 

O diálogo constante  entre  os  saberes  acadêmicos  e  os  saberes  da prática  promoveu

reflexões sobre a efetividade das políticas  públicas educacionais,  especialmente no que se

refere à implementação da Lei 10.639/03. Essa interação contribuiu para a construção de uma

prática docente mais consciente, ética e comprometida com a transformação social. Assim,

pode-se afirmar que a experiência no PIBID não apenas fortaleceu a formação inicial docente,

mas também reafirmou a importância de uma educação antirracista e inclusiva. O subprojeto



“Quilombando  raízes  ancestrais”  mostrou-se  uma  prática  potente  de  resgate  cultural,

valorização da história afro-brasileira e de promoção da equidade nos espaços educativos.

Figura 1 – Reunião de planejamento com a equipe PIBID.

Esse  momento  de  planejamento  coletivo  entre  os  bolsistas  do  subprojeto  PIBID

Equidade – Quilombando raízes ancestrais em espaços educativos e a supervisora da escola.

Esse  encontro  teve como objetivo  alinhar  as  propostas  didáticas  e  discutir  as  abordagens

metodológicas  que  seriam aplicadas  nas  turmas  do  Ensino  Fundamental.  As  reuniões  de

planejamento foram fundamentais  para garantir a coerência entre teoria e prática,  além de

possibilitar  a  troca  de  saberes  e  o  fortalecimento  do  trabalho  colaborativo.  O  diálogo

constante  entre  os  participantes  reafirmou  a  importância  da  parceria  entre  universidade  e

escola como espaço de formação docente crítica e reflexiva.

Figura 2 – Regência em sala de aula abordando cultura africana.



Nesse momento de regência conduzido pelos pibidianos com a turma do 4º ano, em que

o tema central foi a cultura dos povos africanos. A atividade buscou apresentar aos estudantes

a diversidade cultural do continente africano, destacando elementos como danças, músicas,

vestimentas, culinária e tradições. Por meio de vídeos, imagens e rodas de conversa, os alunos

foram estimulados  a  reconhecer  a  presença  e  influência  da  cultura  africana  no  cotidiano

brasileiro.  A  atividade  despertou  curiosidade  e  valorização  da  herança  afro-brasileira,

contribuindo para o combate a estereótipos e para o fortalecimento de identidades positivas.

Figura 3 – Momento de contação de história.

A fotografia registra uma atividade de contação de história desenvolvida em conjunto

com a professora supervisora. A proposta tinha como objetivo incentivar o hábito da leitura e

ampliar o repertório literário das crianças, por meio da biografia de Monteiro Lobato e da

reflexão sobre a importância dos livros e da imaginação. Além disso, a contação de histórias

funcionou como instrumento  lúdico  para  trabalhar  valores  como respeito,  solidariedade  e

empatia. O momento promoveu encantamento e participação ativa dos alunos, reafirmando o

papel da literatura como ferramenta de aprendizagem e formação cidadã.

Figura 4 – Atividade sobre Zumbi dos Palmares e os Quilombos.



Nesta  imagem,  os  pibidianos  conduzem  uma  aula  sobre  a  história  de  Zumbi  dos

Palmares e a importância dos quilombos como espaços de resistência e liberdade. A atividade

articulou vídeos educativos,  debates e registros escritos, buscando aproximar os alunos da

história local especialmente pela relevância de Palmares para o estado de Alagoas. Durante a

discussão, as crianças demonstraram interesse e orgulho em conhecer a trajetória de Zumbi,

compreendendo  seu  papel  como  símbolo  de  luta  contra  a  escravidão  e  o  racismo.  Essa

vivência fortaleceu o sentimento de pertencimento e estimulou a reflexão sobre as lutas por

igualdade racial.

Figura 5 – Roda de conversa com os alunos.

A imagem apresenta um momento de diálogo e reflexão coletiva, no qual os estudantes

compartilham suas percepções sobre as atividades realizadas ao longo do projeto. A roda de

conversa,  enquanto  prática  pedagógica  democrática,  permitiu  que os  alunos expressassem



opiniões,  dúvidas  e  aprendizagens,  fortalecendo  a  escuta  ativa  e  o  respeito  mútuo.  Essa

metodologia contribuiu para desenvolver a oralidade, a argumentação e a consciência crítica

das crianças, além de reforçar a importância da participação ativa no processo educativo.

Figura 6 – Produção dos alunos grafismos indígenas e africanos.

Figura 7 – Produção dos alunos grafismos indígenas e africanos.



Nas figuras  6 e  7,  observa-se  a  exposição  das  produções  artísticas  realizadas  pelos

alunos,  inspiradas  em grafismos  indígenas  e  africanos.  A  proposta  teve  como  finalidade

integrar arte e cultura, valorizando a estética e a simbologia desses povos como expressão de

identidade  e  ancestralidade.  Durante  a  atividade,  os  alunos  puderam  experimentar  cores,

formas e significados, desenvolvendo a criatividade e o respeito às diferenças culturais. O

resultado revelou o envolvimento das crianças e a compreensão da arte como instrumento de

preservação da memória e valorização da diversidade étnico-racial.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O  subprojeto  PIBID  –  Equidade:  Quilombando  raízes  ancestrais  em  espaços

educativos reafirmou a importância da escola como espaço de resistência, valorização cultural

e  transformação  social.  As  práticas  desenvolvidas  no  âmbito  do  projeto  possibilitaram o

diálogo entre teoria e prática, aproximando os saberes acadêmicos da realidade da educação

básica e promovendo uma formação docente sensível, crítica e comprometida com a justiça

social.

A  experiência  evidenciou  que  o  ensino  da  História  e  Cultura  Afro-Brasileira,

conforme  previsto  na  Lei  nº  10.639/03,  deve  ir  além da  inserção  pontual  de  conteúdos,

constituindo-se  como  eixo  estruturante  de  uma  educação  antirracista  e  decolonial.  As

atividades realizadas — como rodas de conversa, contação de histórias, produções artísticas e

o uso de recursos audiovisuais — mostraram-se fundamentais para despertar o interesse dos

alunos e fortalecer o reconhecimento das identidades negras no espaço escolar.

Os resultados alcançados indicam que a abordagem de temas ligados à ancestralidade

e às raízes africanas favorece o desenvolvimento do pensamento crítico e o fortalecimento da

autoestima dos estudantes, ao mesmo tempo em que promove o respeito à diversidade e o

enfrentamento  do  racismo.  Para  os  pibidianos,  a  vivência  na  escola  possibilitou  o

amadurecimento profissional e pessoal, fortalecendo o compromisso ético-político com uma

educação inclusiva e transformadora.

Por fim, o subprojeto reafirma o papel do PIBID como política pública essencial para

a formação inicial de professores, ao proporcionar vivências pedagógicas concretas, baseadas

em práticas colaborativas e reflexivas. “Quilombando saberes” significou (re)conhecer a força

da  ancestralidade  como  fonte  de  sabedoria  e  resistência,  reafirmando  que  uma educação

verdadeiramente  equitativa  nasce  do  encontro  entre  memória,  identidade  e  compromisso

social.



AGRADECIMENTOS 

Agradeço à Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL) e ao Programa Institucional de
Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) por vivenciar essas experiências tão significativas na
prática docente, que contribuíram para meu crescimento pessoal e profissional na docência.
Minha  gratidão  também  coordenação  e  supervisão  do  subprojeto  PIBID  Equidade  –
Quilombando: raízes ancestrais em espaços educativos, pela orientação e incentivo durante
todo o processo de escrita.
agradeco a escola parceira, à gestão escolar, aos professores e, especialmente, aos alunos e
alunas  da  turma  do  4º  ano,  que  participaram  com  entusiasmo  e  curiosidade  de  cada
atividade proposta.
Agradeço também aos meus colegas pibidianos, pela parceria, amizade e troca de saberes que
tornaram essa caminhada mais leve e enriquecedora

REFERÊNCIAS 

ALVES,  A.  F.  Horizontes  epistêmicos  da  educação  antirracista:  uma  ressignificação
ontológica do fazer, do ser e do pensar.  REFLEXUS – Revista Semestral de Teologia e
Ciências das Religiões, n. 2, 2024.
BATISTA,  R.  EDUCAÇÃO  ANTIRRACISTA  E  A  IDENTIDADE  NEGRA  DAS
CRIANÇAS NOS ANOS INICIAIS DO ENSINO FUNDAMENTAL NO MUNICÍPIO DE
UBERLÂNDIA-MG.  Dissertação,  Mestrado  Profissional  em  Educação,  Universidade  de
Uberaba, Uberlândia, Minas Gerais, 2024. 
FERREIRA, A. S. IDENTIDADE, RESISTÊNCIA E AFETO: representações decoloniais
na literatura negro afetiva. Monografia, graduação em biblioteconomia, Universidade Federal
do Maranhão, São Luís, 2025.
COSTA,  D.  S.;  PANTOJA,  R.  C.;  ABREU,  W.  F.  RELAÇÕES  ETNICO-RACIAS:  O
PENSAMENTO  DECOLONIAL  E  A  PRÁTICA  PEDAGÓGICA  PARA  UMA
EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA. Revista Educação e Emancipação,  São Luís, v. 14, n. 1,
jan./abr. 2021.
MUSSI, R. F. F.; FLORES, F. F.; ALMEIDA, C. B. Pressupostos para a elaboração de relato
de experiência como conhecimento científico.  Revista práxis educacional, v. 17, n. 48, p.
60-77, 2021.
OLIVEIRA,  L.  F.;  CANDAU,  V.  M.  F.  PEDAGOGIA DECOLONIAL E  EDUCAÇÃO
ANTIRRACISTA  E  INTERCULTURAL  NO  BRASIL.  Educação  em  Revista,  Belo
Horizonte, v.26, n.01, p.15-40, 2010.
REIS, D. S.; CALADO, M. G. Diálogos possíveis entre educação antirracista e decolonial:
vozes insurgentes, pedagogias críticas e a Lei 10.639/03. Cadernos do Aplicação, v. 33, n. 2,
2020. 
SANTANA, J. S. Educação Afrocêntrica: um currículo decolonial e antirracista na educação
infantil. Educação Sem Distância, Rio de Janeiro, n.2, dez. 2020.
SANTOS,  A.  N.  S.  dos;  MOURA,  D.  L.  de  O.;  JÚNIOR,  W.  B.;  SOUSA,  T.  S.  R.;
FONCESA, E. F. da; BEZERRA, M. A. C.; SOUSA, A. S. de; TAUMATURGO, A. C. da S.;
SILVA, A. M. R. da; OLIVEIRA, C. R. de; GONÇALVES, A. S.; GUIMARÃES, B. A.;



GUIMARÃES,  D.  A.;  FRANCO,  C.  M.  da  S.  M.;  SANTOS,  D.  M.  de  C.  RAÍZES
AFRODIASPÓRICAS  –  DESCOLONIZANDO  A  EDUCAÇÃO  PÚBLICA  POR  UM
ENSINO ANTIRRACISTA NA LEI 10.639/2003. ARACÊ , [S. l.], v. 7, n. 2, p. 8985–9016,
2025. DOI: 10.56238/arev7n2-258.
SANTOS, V. C. B.; SANTANA, W. S. de; SANTANA, D. M. S. PARA QUÊ, POR QUE E
COMO APRENDER? A promoção de uma aprendizagem significativa a partir de uma
educação decolonial  e antirracista na Educação Básica.  (Anais) Colóquio Internacional
Educação e Contemporaneidade, v. xv, n. 1, 2021.
SILVA, J. A. Coletivo Ação Zumbi – Uma história de (re)existência e inspiração para uma
educação antirracista e decolonial.  Tese, doutorado em educação, Universidade Federal de
Santa Catarina, Programa de Pós-Graduação em Educação, Florianópolis, 2023.


