
A INTERCULTURALIDADE NA EDUCAÇÃO FÍSICA: VIVÊNCIAS
COM BRINCADEIRAS INDÍGENAS E AFRICANAS NO 6º ANO

Giovana Lemos Antunes Lizo1

Rogério Augusto Vogado Rodrigues 2

Gleison Gomes de Morais3

Sissilia Vilarinho Neto4

RESUMO

O projeto “Brincadeiras  de origem Indígenas  e  Africanas”  foi  desenvolvido  na  Escola  Municipal
Professora Dalísia Elizabeth Martins Dolles, envolvendo as duas turmas do 6º ano, e constituiu uma
experiência  marcante  tanto  para  os  alunos  quanto  para  os  professores  e  participantes  do  PIBID
envolvidos, pois permitiu integrar movimento, ludicidade e cultura em um mesmo espaço pedagógico.
Ao vivenciar brincadeiras como Peteca, Mbube Mbube, Saltando Feijões, Tisoro Yematatu, Terra-Mar
e  Gaviões  e  Pintinhos,  os  estudantes  tiveram  acesso  a  práticas  que  não  apenas  desenvolvem
habilidades  motoras  como  agilidade,  equilíbrio  e  coordenação,  mas  também  carregam  consigo  a
história e a memória de povos que contribuíram significativamente para a formação da identidade
brasileira. Organizadas em estações, as atividades favoreceram a participação ativa e o protagonismo
dos alunos, que puderam circular entre os diferentes jogos e se desafiar em contextos variados, sempre
mediados  por  professores  que  explicaram as  origens  e  significados  de cada  prática.  Esse contato
promoveu reflexões sobre diversidade, ancestralidade e respeito às diferenças, aspectos reforçados nas
rodas de conversa antes e após as vivências, momentos em que as crianças expressaram curiosidades,
reconheceram valores culturais e compartilharam percepções sobre o aprendizado. O envolvimento
demonstrado  evidenciou  que  as  brincadeiras  não  foram  apenas  momentos  de  diversão,  mas
oportunidades de ampliar repertórios culturais e desenvolver a consciência crítica sobre a importância
de preservar saberes ancestrais.  Para os educadores, a experiência reafirmou o papel  da Educação
Física como espaço de valorização da diversidade e promoção da interculturalidade, em consonância
com as leis que tornam obrigatória a abordagem da história e cultura indígena e afro-brasileira na
escola. Nesse sentido, a realização do projeto não se limitou à prática corporal, mas consolidou-se
como um exercício de cidadania, pertencimento e reconhecimento da riqueza cultural que forma nosso
país, revelando o brincar como um poderoso instrumento de aprendizagem e transformação social. 

Palavras-chave: Diversidade, Educação Física, Brincadeiras, Interculturalidade.

.

1 Graduando  do  Curso  de  Educação  Física da  Universidade  Federal  de  Goiás  -  GO;
giovanalemos@discente.ufg.br
2Graduando  do  Curso  de  Educação  Física  da  Universidade  Federal  de  Goiás  -  GO;
rogerio_augusto@discente.ufg.br
3 Mestre do Curso de Educação Física da Universidade Federal de Goiás - GO, gleisongomes@yahoo.com.br
4 Professor orientador: doutor , Faculdade Educação Física – Universidade Federal de Goiás - GO, 
sissilia@ufg.br



INTRODUÇÃO

A  Educação  Física  escolar  tem  historicamente  sido  marcada  pela  valorização  de

práticas  esportivas  hegemônicas,  muitas  vezes  em  detrimento  de  manifestações  culturais

populares  e  tradicionais.  No  entanto,  a  promulgação  das  Leis  nº  10.639/2003  e  nº

11.645/2008 estabeleceu a obrigatoriedade do ensino da história  e cultura afro-brasileira  e

indígena na educação básica, abrindo espaço para a inclusão de conteúdos que reconhecem a

pluralidade cultural do Brasil. Nesse contexto, as brincadeiras tradicionais de origem indígena

e africana constituem-se como instrumentos pedagógicos capazes de promover a valorização

das raízes culturais, a socialização e o desenvolvimento de habilidades motoras.

A  sociedade  contemporânea,  marcada  pela  intensa  presença  da  tecnologia,  tem

reduzido os espaços de vivência do brincar  espontâneo,  gerando um distanciamento  entre

crianças e práticas culturais transmitidas de geração em geração. Retomar e ressignificar tais

brincadeiras em ambiente escolar torna-se, portanto, não apenas uma estratégia pedagógica,

mas  também  uma  forma  de  resistência  cultural  e  fortalecimento  da  identidade  brasileira

(Santin, 2013).

Inspirado por uma experiência do PIBID, este artigo relata vivências realizadas com

estudantes do 6º ano na Escola Municipal Professora Dalísia Elizabeth Martins Dolles , nas

quais foram aplicadas brincadeiras de matriz indígena e africana. O projeto foi planejado e

executado  por  estudantes  do  PIBID  de  Educação  Física  em  conjunto  com  o  professor

supervisor, com o objetivo de proporcionar aos alunos a oportunidade de conhecer, valorizar e

vivenciar  jogos  tradicionais  que  representam  a  diversidade  cultural  brasileira.  Além  de

promover habilidades motoras e sociais, a iniciativa buscou estimular o respeito à diversidade

e reforçar o senso de pertencimento entre os estudantes.

Nesse  contexto,  o  texto  adota  como  referência  principalmente  a  perspectiva

intercultural defendida por Candau (2008), além de dialogar com teorias sobre o jogo como

elemento cultural (Huizinga, 2007).



METODOLOGIA 

Diante  desse  cenário,  antes  da  intervenção  os  bolsistas  do  PIBID  e  o  professor

realizaram encontros semanalmente de planejamento, nos quais foram definidos os objetivos

pedagógicos, selecionadas as brincadeiras e estudadas suas origens culturais. Cada integrante

ficou encarregado de pesquisar a história de uma brincadeira, destacando seu contexto cultural

( indígena ou africano), regras, materiais necessários e possíveis adaptações ao espaço escolar.

Esse momento preparatório foi essencial para garantir que a vivência fosse não apenas prática,

mas também formativa e consciente.

A experiência pedagógica foi desenvolvida durante uma manhã, no pátio e na quadra

da Escola Municipal  Professora Dalísia Elizabeth Martins  Doles,  envolvendo cerca de 60

alunos do 6º ano do ensino fundamental. O planejamento contou com a participação de sete

graduandos/bolsistas vinculados ao PIBID, além do professor supervisor/regente de Educação

Física.  Nesse  sentido,  a  organização  da  aula  foi  estruturada  em estações  de brincadeiras,

permitindo que os estudantes tivessem contato com diferentes práticas corporais em formato

de rodízio.

As  sete  brincadeiras  selecionadas  foram  Corrida  do  Saci,  Peteca,  Mbube  Mbube,

Saltando Feijões, Tisoro Yematatu, Terra-Mar e Gaviões e Pintinhos. Assim, cada estação foi

conduzida por um bolsista, que iniciava a atividade com uma breve contextualização cultural,

explicando as origens da brincadeira  e destacando sua importância  histórica.  Em seguida,

eram apresentadas as regras de forma clara e acessível, com demonstrações práticas antes do

início da execução pelos alunos. Os estudantes do fundamental foram divididos em grupos de

8 a 10 integrantes, distribuídos nas diferentes estações. A cada 12 minutos soava um sinal

para  que  os  grupos  revezassem,  garantindo  que  todos  experimentassem todas  as  práticas

propostas, em diversos ambientes da escola.

Durante  a  realização  das  atividades,  os  bolsistas  também  assumiram  o  papel  de

mediadores  pedagógicos,  intervindo  quando  surgiam  conflitos  ou  dificuldades.  Em



situações de discordância sobre regras ou disputas acirradas, eram feitas pequenas pausas para

refletir coletivamente sobre cooperação, respeito e convivência. 

Importante ressaltar, que  foi notável e extremamente enriquecedor o entusiasmo e a

participação integral dos alunos durante as atividades. Eles demonstraram genuíno interesse e

se  mostraram  verdadeiramente  empolgados  com  as  brincadeiras  de  origens  africana  e

indígena, muitas das quais constituíam uma experiência completamente nova para a grande

maioria. A vivência prática revelou o quanto essa riqueza cultural, embora prevista em lei,

ainda é lamentavelmente pouco explorada e aproveitada no contexto convencional das aulas

de  Educação  Física,  evidenciando  uma  lacuna  que,  quando  preenchida,  se  mostra  um

poderoso instrumento de engajamento, valorização identitária e aprendizado significativo.

Quanto aos materiais, foram utilizados recursos simples e a maioria
tinha na  escola,  como petecas,  vendas  feitas  com lenços,  cordas  para
demarcação de espaços e tampinhas de garrafa para jogos de estratégia e
tabuleiro. Essa escolha reforçou a viabilidade da proposta em contextos
escolares com recursos limitados.

Ao término da vivência, realizou-se uma roda de conversa com todos os grupos. Nesse

momento,  os  alunos  foram  incentivados  a  compartilhar  o  que  mais  gostaram,  o  que

aprenderam e como perceberam as diferenças entre as brincadeiras. A avaliação foi formativa

e contínua, centrada na observação da participação, do respeito às diferenças e da cooperação

coletiva demonstrada pelos estudantes. Muitos destacaram que não conheciam as brincadeiras

africanas e se mostraram curiosos em relação às suas origens, revelando a potência educativa

e cultural da atividade.

REFERENCIAL TEÓRICO

O  jogo  e  a  brincadeira  possuem  um  papel  central  no  desenvolvimento  humano.

Huizinga (2007) define o jogo como uma atividade que antecede a própria cultura, sendo uma

das expressões mais autênticas do ser humano. Nesse sentido, as brincadeiras  indígenas e

africanas, ao carregarem memórias e símbolos ancestrais, não apenas divertem, mas educam,



transmitem valores e fortalecem identidades. Além disso, segundo Freire (1996), a educação

deve partir da realidade dos educandos, promovendo a problematização e a reflexão crítica.

Inserir jogos 

tradicionais  é  resgatar  elementos  da  cultura  popular  que  dialogam  com a  identidade  dos

estudantes  e  ampliam sua  visão de mundo.  Esse processo de conscientização  só se torna

possível quando os alunos são protagonistas e compreendem-se como sujeitos históricos.

Com  base  na  perspectiva  defendida  por  Candau  (2008),  para  quem  a  educação

intercultural  se  constrói  na  valorização  das  diferenças,  na  mediação  entre  culturas  e  no

combate às desigualdades, este relato encontrou uma de suas principais bases. Trabalhar as

brincadeiras indígenas e africanas significou, portanto, muito mais do que cumprir a exigência

legal; foi promover uma pedagogia interseccional,  inclusiva e antirracista.  Esta premissa é

fundamental,  uma  vez  que,  como  observa  a  autora,  os  currículos  brasileiros  foram

historicamente  estruturados sob uma lógica  eurocêntrica,  que sistematicamente  relegou as

contribuições africanas, afro-brasileiras e indígenas a um plano secundário, tornando essencial

a criação de contra- narrativas por meio de práticas pedagógicas efetivas.

Nesse sentido, através de Keim (2006), que evidencia a função dos jogos africanos na

construção da identidade cultural por carregarem memórias coletivas e valores comunitários,

e nos estudos de Silva (2011) e Reis (2020), que mostram como os jogos indígenas revelam

cosmologias  e  práticas  sociais  a  serem  respeitadas,  este  trabalho  encontrou  um  sólido

fundamento  teórico.  Santin  (2013) acrescenta  a  essa discussão ao afirmar  que o lúdico  é

essencial para a formação integral, unindo corpo, cultura e sociedade. 

Desse modo,  a  Educação  Física,  ao  integrar  essas  práticas,  consolida-se como um

espaço de resistência cultural, promovendo o respeito à diversidade e a formação crítica dos

estudantes. No entanto, como diversos autores ressaltam, ainda existe uma grande lacuna nos

currículos  escolares  em relação  ao  ensino  das  culturas  indígena  e  africana.  Keim (2006)

observa  que  os  jogos  africanos,  por  exemplo,  são  frequentemente  tratados  como  mera



curiosidade,  sem  ocupar  seu  lugar  de  direito  na  formação  cultural.  Silva  (2011)  e

Santin (2013) reforçam que essa ausência contribui diretamente para o apagamento cultural e

a perda de saberes ancestrais.

 Nesse contexto, iniciativas como a experiência pedagógica aqui relatada surgem como

alternativas urgentes e necessárias para preencher essa lacuna, valorizando de forma efetiva 

práticas culturais historicamente marginalizadas e transformando a teoria em uma prática 

pedagógica inclusiva e antirracista.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Durante as vivências, foi possível observar engajamento, cooperação e protagonismo

dos  alunos.  Do  ponto  de  vista  motor,  desenvolveram-se  habilidades  como  equilíbrio,

coordenação,  agilidade  e  percepção  espacial.  Socialmente,  houve valorização  do trabalho

coletivo,  respeito  às  diferenças  e  fortalecimento  de  vínculos.  As  brincadeiras,  ainda  que

simples, promoveram um ambiente de integração e aprendizagem, no qual todos puderam

participar de forma ativa.

Nesse sentido, a roda de conversa revelou que muitos estudantes desconheciam essas

práticas  e  demonstraram surpresa ao  perceber  sua  riqueza  cultural.  Alguns  relataram que

levariam os jogos para brincar em família e com amigos, ampliando o alcance da experiência

e demonstrando a potência dessas vivências como ferramenta de transmissão cultural. Essa

atitude  reforça  a  ideia  de  Freire  (1987),  para  quem  a  educação  só  cumpre  sua  função

transformadora quando ultrapassa os muros da escola.

Outro aspecto importante, foi a reflexão sobre preconceitos e estereótipos. Os alunos

perceberam que, embora algumas brincadeiras fossem de caráter competitivo, todas exigiam

cooperação,  respeito  e  solidariedade.  Essa  percepção  aproximou  o  brincar  da  vida  em

sociedade,  evidenciando  que  diferenças  podem  coexistir  de  maneira  harmônica.  O

protagonismo estudantil  ficou  evidente  quando alguns  grupos  propuseram adaptações  nas

regras, demonstrando criatividade e capacidade de ressignificar as práticas.



Houve,  entretanto,  desafios.  Parte  dos  estudantes  mostrou  resistência  inicial  por

associar o brincar à infância, acreditando que não era adequado para sua faixa etária. Contudo,

ao se envolverem nas atividades,  superaram essa visão e reconheceram o valor cultural  e

pedagógico das brincadeiras. Esse aspecto confirma a importância de projetos contínuos que

tragam para a escola práticas culturais marginalizadas, evitando que elas apareçam apenas em

momentos pontuais.

Assim,  a  experiência  reafirmou  o  papel  da  Educação  Física  como  espaço  de

valorização  das  culturas  populares  e  tradicionais.  Ao  invés  de  restringir-se  ao  ensino  de

esportes hegemônicos, a disciplina revelou-se um campo fértil para práticas que fortalecem a

cidadania, a consciência crítica e o respeito à diversidade. Ao integrar corpo, ludicidade e

cultura, o projeto reafirmou a Educação Física como componente curricular essencial para a

formação integral dos estudantes.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As  experiências  relatadas  mostraram  que  trabalhar  com  brincadeiras  indígenas  e

africanas  no  contexto  escolar  contribui  para  além  do  desenvolvimento  motor:  promove

reflexão, pertencimento e consciência crítica sobre diversidade cultural. Os alunos não apenas

se divertiram, mas também reconheceram a importância da ancestralidade e da preservação

dos saberes tradicionais.

O  projeto  demonstrou  que  a  ludicidade  pode  ser  utilizada  como  ferramenta  de

inclusão,  diálogo e respeito.  Essa perspectiva dialoga diretamente  com Freire  (1996),  que

defende a educação como prática de liberdade, na qual o estudante se torna protagonista do

processo de aprendizagem. Ao valorizar práticas historicamente negligenciadas nos currículos

escolares,  a  Educação  Física  assume um papel  de  resistência  cultural  e  de  promoção  da

interculturalidade, em consonância com Candau (2008), que reforça a necessidade de uma

educação intercultural para superar desigualdades e reconhecer a diversidade como riqueza

social.



Essa vivência  reafirma a necessidade de inserir  tais  práticas  de forma contínua no

cotidiano  escolar,  garantindo  que  o  brincar  seja  reconhecido  como  patrimônio  cultural  e

instrumento  de  transformação  social.  Conclui-se  que  experiências  como  esta  devem  ser

estimuladas  e  multiplicadas,  pois  não  apenas  atendem  às  exigências  legais  das  Leis  nº

10.639/2003  e  nº  11.645/2008,  mas  também respondem a  uma  demanda  social  por  uma

educação mais inclusiva, democrática e plural, como propõem Santin (2013) e Keim (2006)

ao defenderem o valor das práticas  corporais  tradicionais  como mediadoras  de identidade

cultural.

REFERÊNCIAS 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Educação intercultural: mediações e caminhos. Petrópolis:

Vozes, 2008.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 60.

ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: o jogo como elemento da cultura. 8. ed. Tradução de

João Paulo Monteiro. São Paulo: Perspectiva, 2014.

KEIM, Maristela  Japp. Jogos e brincadeiras  africanos:  a construção da identidade cultural

através  do  brincar.  In:  CANDAU,  V.  M.  F.  (org.).  Educação  intercultural  e  práticas

corporais. São Paulo: Cortez, p. 101-122, 2006.

REIS,  Paulo  Roberto. Manual  Bilíngue  de  Jogos  e  Brincadeiras  Indígenas:

Interculturalidade, Modos de Vida e Sustentabilidade. Manaus: Editora da Universidade

Federal do Amazonas, 2020.

SANTIN, Silvino. Brincadeiras do mundo: cultura, diversidade e movimento. São Paulo:

Phorte, 2013.



SILVA,  Vitor  Barros  da. Brincadeiras  do  mundo:  vivências  lúdicas  para  a  inclusão

cultural. Petrópolis: Vozes, 2011.


