
TECENDO SABERES E IDENTIDADES: A LUDICIDADE E A
CULTURA AFRO-BRASILEIRA NA FORMAÇÃO INICIAL DOCENTE

Jussara Tania Silva Moreira 1

Cândida Maria Santos Daltro Alves 2

                                                                  Resumo

Este relato de experiência narra a prática pedagógica da Afro-alfabetização, uma abordagem
que visa superar a perspectiva meramente mecanicista da decodificação e do letramento e
integrar organicamente a História e Cultura Afro-Brasileira ao currículo escolar, superando a
superficialidade das datas comemorativas e alinhando os conteúdos e métodos às exigências
legais  das  Leis  nº  10.639/03  e  nº  11.645/08.  Mediante  ao  exposto,  tem-se  por  objetivo
descrever  o desenvolvimento  do Subprojeto de Pedagogia intitulado “Afro-alfabetizar  nos
Anos Iniciais  do Ensino Fundamental e a Ludicidade na Educação Infantil”,  vinculado ao
Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) e à Universidade Estadual
de Santa Cruz (UESC). Os princípios teóricos  se apoiam em autores como Ribeiro (2017),
acerca do conceito de lugar de fala; Santos (2022), sobre a cultura negra na formação social; e
Gomes  (2003),  no  que  tange  à  identidade  e  ao  pertencimento  étnico-racial,  entre  outros.
Metodologicamente,  adota-se  a  pesquisa-ação,  baseada  em Thiollent  (2011),  por  articular
teoria e prática na busca por transformações concretas da realidade educacional. Os ciclos de
planejamento, ação, observação e reflexão permitiram identificar desafios e elaborar soluções
para as dificuldades de alfabetização e as questões étnico-raciais nas escolas parceiras. Os
resultados  evidenciam a  construção  de  uma práxis  pedagógica  crítica  e  inclusiva,  que  se
consolida  por  meio  da  ludicidade  e  das  tecnologias  digitais.  A  principal  estratégia  de
intervenção, até o presente momento, tem sido a criação de Histórias em Quadrinhos (HQs)
com  temáticas  afro-brasileiras,  desenvolvidas  pelos  bolsistas  como  material  didático  que
incorpora  os  elementos  da  realidade  regional.  Ao  promover  um  ambiente  escolar  mais
acolhedor  e  representativo,  o  projeto  contribui  para  a  valorização  da  diversidade  e  o
fortalecimento do respeito  às identidades  culturais.  O PIBID, por meio dessa experiência,
reafirma seu papel na formação docente comprometida com a equidade racial e a construção
de uma sociedade mais justa e plural.

Palavras-chave: Afro-Alfabetização, Educação Antirracista, Formação Docente.

Introdução

          A afro-alfabetização se estabelece como uma perspectiva educacional que visa expandir

a ideia de letramento para além da decodificação da língua escrita, incorporando plenamente

as dimensões identitárias, culturais e históricas no processo de aprendizagem. Sob essa ótica,
1 Profa  Dra  do Departamento  de  Ciências  da  Educação,  da  Universidade  Estadual  de Santa Cruz  -  UESC,
Coordenadora  de  Área   do  Subprojeto  de  Pedagogia,  "Afro-Alfabetizar  nos  Anos  Iniciais  do  Ensino
Fundamental e a Ludicidade na Educação Infantil", e-mail jtsmoreira@uesc.br
2 Profa Dra do Departamento de Ciências da Educação, no Curso de Pedagogia da Universidade Estadual de
Santa Cruz - UESC, colaboradora do Subprojeto de Pedagogia, "Afro-Alfabetizar nos Anos Iniciais do Ensino
Fundamental e a Ludicidade na Educação Infantil", E-mail- cmsdalves@uesc.br.

mailto:cmsdalves@uesc.br


alfabetizar consiste em possibilitar que as crianças se reconheçam como sujeitos históricos,

herdeiros de culturas diversas,  capazes de "ler o mundo antes mesmo de ler  as palavras",

conforme postula Paulo Freire (1996).

      Com base nesta perspectiva, o presente relato de experiência tem por objetivo descrever o

Subprojeto  de  Pedagogia  “Afro-alfabetizar  nos  Anos  Iniciais  do  Ensino Fundamental  e  a

Ludicidade na Educação Infantil”, vinculado ao Programa Institucional de Bolsa de Iniciação

à Docência (PIBID) da Universidade Estadual de Santa Cruz (UESC). Essa iniciativa surgiu

do  compromisso  de  formar  educadores  críticos  e  comprometidos  com  uma  educação

antirracista, por meio da integração da alfabetização, da ludicidade e da valorização da cultura

afro-brasileira.

        O Subprojeto, ainda em curso, está ancorado nas Leis nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008 e

busca contribuir para o cumprimento efetivo da obrigatoriedade do ensino de história e cultura

afro-brasileira e indígena em escolas públicas de Ilhéus–Bahia. O eixo central do trabalho é

deslocar tais temáticas do campo das comemorações (como 19 de abril e 20 de novembro)

para o campo do conhecimento estruturante, afirmando que a alfabetização é, também, um ato

político e ético voltado para o reconhecimento da diversidade e o combate ao racismo.

       Essa intervenção pedagógica dialoga com o pensamento de autores cruciais  para a

educação antirracista.  Segundo Moreira (2016), Bourdieu demonstrou que o campo social,

incluindo  o  educacional,  é  estruturado  por  relações  de  poder  onde  agentes  disputam

legitimidade dos saberes,  das práticas  e das identidades  culturais.  Nesse contexto,  Gomes

(2017; 2003) destaca a urgência de uma educação antirracista que questione as desigualdades

estruturais e promova o reconhecimento das identidades historicamente marginalizadas. 

        Sendo assim, o Subprojeto ancora-se, ainda, na perspectiva do "lugar de fala" de Ribeiro

(2017), entendida como a dimensão da representatividade e posição social  que confere ao

indivíduo perspectivas únicas sobre opressões e privilégios. Soma-se a isso a contribuição de

Santos (2022, p. 15-16), ao evidenciar que “ vivemos num país que reconhece a existência do

racismo, mas onde ninguém se diz racista. Essa combinação perversa resulta numa prática

amplamente disseminada […]. No Brasil, o racismo ainda é visto como doxa”. O que torna

importante um história que seja construção de uma memória coletiva não eurocentrada.  Logo,

a intervenção social e pedagógica do Subprojeto de Pedagogia UESC/PIBID se encontra em

articular  uma memória que foge  ao letramento tradicional  e que tenha o reconhecimento

étnico-racial da luta por legitimidade dos saberes. Para tal, utiliza duas estratégias principais:

a) Estratégias  Lúdicas  e  Criativas  em  forma  de  arte,  brincadeiras,  danças,  músicas,

histórias  em  quadrinhos  (HQs),  literatura  afro-brasileira  e  outras  manifestações



culturais como ferramentas de ensino-aprendizagem.

b) Corpo como Território de Afirmação: visando a transformação do corpo negro, muitas

vezes alvo de ataques racistas (em relação ao cabelo e a cor da pele), em um espaço de

beleza e identidade positiva.

          Ao viabilizar a formação da autoestima e da representatividade,  os/as alunos(as)

Subprojeto de Pedagogia PIBID/UESC age diretamente contra a visão que a própria criança

negra  pode  ter  de  si  em  função  do  racismo  estrutural.  Em  outras  palavras,  o  "Afro-

Alfabetizar" garante que o aprendizado da leitura e da escrita não seja um processo neutro,

mas sim um ato de (re)existência e valorização dos corpos negros.

          Dentre as ações, destaca-se a produção e aplicação de Histórias em Quadrinhos (HQs)

com  temáticas  afro-brasileiras,  criadas  pelos(as)  bolsistas  do  PIBID  em  diálogo  com  as

crianças e professoras das escolas parceiras. As HQs funcionaram como o eixo integrador

entre  leitura,  escrita  e  representatividade,  oferecendo  às  crianças  experiências  de

aprendizagem que valorizam suas origens e narrativas.

           Nesse sentido, o trabalho adota a pesquisa-ação como método, dada a natureza

interventiva  do  subprojeto,  e  a  abordagem  qualitativa,  fundamental  para  capturar  a

complexidade das interações e os significados atribuídos às práticas de afro-alfabetização.

           Portanto o presente trabalho se estrutura em três seções principais,  além desta

introdução e das considerações finais. Na primeira seção, detalha o percurso metodológico do

subprojeto e descreve as ações de intervenção realizadas nas escolas de Ilhéus-Bahia, com

ênfase na produção e aplicação das HQs e nas estratégias lúdicas de afirmação do corpo. Na

segunda  seção,  apresentamos  o  referencial  teórico  que  embasa  a  concepção  de  Afro-

alfabetização.  Por  fim,  a  terceira  seção  discute  os  resultados  e  as  reflexões  obtidas,

particularmente no que se refere à formação docente e ao impacto do trabalho pedagógico no

combate ao racismo e na promoção da equidade, reafirmando o papel do PIBID como política

pública de valorização da  formação docente e (re)construção de saberes. 

Metodologia 

     Do  ponto  de  vista  metodológico,  o  presente  trabalho  adota  a  pesquisa-ação  como

sustentação epistemológica, conforme defendido por Thiollent (2011, p. 14). Esta abordagem

se define como uma "investigação social com base empírica, ao associar a ação e a reflexão

em um processo de resolução de problemas coletivos, nos quais pesquisadores e participantes



atuam de modo cooperativo."  Essa definição traduz o modo de atuação do  Subprojeto de

Pedagogia  PIBID/UESC: um espaço formativo em que a prática docente é continuamente

pensada, transformada e reconstruída. 

            As/Os bolsistas do Subprojeto de Pedagogia  PIBID/UESC não atuam meramente

como observadoras/es, mas como coautoras/es das mudanças pedagógicas,  trabalhando em

conjunto com as professoras supervisoras e demais profissionais das escolas parceiras. Dentro

dessa  perspectiva,  o  afro-alfabetizar  é  concebida  como  um  ato  político,  estético  e

epistemológico,  que  ensina  a  ler  e  a  escrever  e,  simultaneamente,  ensina  a  ver,  sentir  e

interpretar o mundo sob perspectivas plurais. 

            A partir desses fundamentos, o Subprojeto de Pedagogia PIBID/UESC constrói uma

práxis  pedagógica  que  une  teoria  e  ação,  ludicidade  e  crítica,  representatividade  e

emancipação. Esses fundamentos se concretizaram nos recursos metodológicos das Histórias

em Quadrinhos (HQs) e nas vivências das bolsistas com as crianças.

            Por fim, essa opção metodológica alinha-se a uma abordagem qualitativa, permitindo

que  o  conhecimento  seja  construído  coletivamente  e  transformando  a  relação  entre

universidade e escola em uma parceria horizontal e emancipadora. Segundo Moreira (2016), a

abordagem  qualitativa  interpreta  os  significados  atribuídos  pelos  sujeitos  às  suas  ações,

principalmente por meio da observação quando o pesquisador está imerso no fenômeno de

interesse.  Esse  direcionamento  qualitativo  atende  aos  requisitos  objetivos  exigidos  pela

ciência,  como  sistematização,  rigor,  coerência  teórica  e  ética,  ao  mesmo  tempo  em que

sustenta  e  ressalta  as  subjetividades  humanas,  os  afetos,  as  percepções  e  os  significados

individuais e culturais.

          Assim, o trabalho dentro do Subprojeto de Pedagogia  PIBID/UESC articulou três

etapas fundamentais como estratégia metodológica: formação dos(as) bolsistas; criação das

Histórias em Quadrinhos (HQs); e, aplicação das HQs com as crianças dentro das Escolas

Parceiras.  Com base  na  formação  teórica,  nas  leituras  e  nas  reflexões,  foram  realizadas

oficinas de roteirização, desenho e produção gráfica. 

          As HQs foram elaboradas coletivamente pelos(as) bolsistas do  Subprojeto de Pedagogia

PIBID/UESC, buscando integrar elementos da cultura local, incluindo a cultura do cacau, com

personagens negros e negras e temas ligados à ancestralidade, oralidade e ao cotidiano das

crianças. Cada narrativa foi estruturada para dialogar com o conteúdo da afro-alfabetização,

abrangendo  leitura,  escrita  e  formação  de  palavras,  sem  dissociar  o  aspecto  cultural  do

pedagógicas.

         Nas turmas da Educação Infantil e dos Anos Iniciais do Ensino Fundamental, por meio



de  rodas  de  conversas  e  leituras,  dramatizações  e  produções  textuais  coletivas  foram

realizadas as atividades com as HQs. Neste processo, as crianças criaram finais, desenharam

personagens e compartilharam histórias de suas famílias, o que revelou o fortalecimento do

pertencimento com a herança cultural.

Referencial Teórico

           A discussão  sobre  a  afro-alfabetização,   exige  reconhecer  a  escola  enquanto

reprodutora do capital social, simbólico  e cultural, campo de disputa simbólica, econômica e

política como visto em Bourdieu (Moreira, 2016). Como campo educacional/pedagógico, ela

se torna um espaço de tensão entre a visão de um currículo escolar hegemônico e eurocêntrico

versus uma perspectiva afrocentrada e antirracista.

          Nesse contexto de disputa, o capital legislativo e institucional, inegavelmente formado

pela Lei nº 10.639/03, funciona como um campo político, ao obrigar o sistema de ensino a

destinar  recursos  e  atenção  à  temática  afro-brasileira.  O  Subprojeto  de  Pedagogia

PIBID/UESC, por sua vez, busca mobilizar o capital social da escola, dentre as conexões com

Movimentos  Sociais,  Comunidades,  Famílias  (base  de  legitimidade  cultural)  e

Pesquisadores/Universidades (produção de saberes), para convertê-lo em um direcionamento

de legitimidade pedagógica das questões cotidianas. Essa luta visa transformar a história e a

cultura  negra  de  um saber  "secundário"  para  um saber  central  na  formação  de  todos  os

cidadãos, base de uma educação antirracista.

          A educação antirracista deve  “reconhecer e tornar credíveis os saberes produzidos,

articulados  e  sistematizados  pelo  Movimento  Negro  para  a  prática  e  para  o  pensamento

educacional  é  tarefa  da  pedagogia  das  emergências”  (Gomes,  2017,  p.   139).  Esse

entendimento desloca a educação de um campo neutro para um campo de luta. Alfabetizar,

sob essa perspectiva,  não é apenas ensinar o código escrito, mas também ensinar a ler  as

estruturas  sociais  que  produzem  desigualdade  e  exclusão.  Gomes  (2017)  ecoa  nas

experiências  do  Subprojeto  ao  conceber  à  docência  como  prática  de  resistência  e

emancipação, voltada à reconstrução da identidade negra. É justamente nesse contexto que o

projeto  intervém,  ao  propor  práticas  pedagógicas  que  valorizam  a  ancestralidade  e

desconstroem  padrões  eurocêntricos.  Isso  cria  condições  para  que  a  criança  negra  se

reconheça e para que todas as crianças desenvolvam empatia e respeito à diversidade.

          Essa intervenção se torna crucial diante da análise de Munanga (2004, p 13), ao mostrar

que todos os “movimentos sociais, incluído o dos negros, lutam pela justiça social [...]. Numa



sociedade hierarquizada como a brasileira todos encontram dificuldades para mobilizar seus

membros em torno da luta comum para transformar a sociedade”.  O racismo brasileiro é

disfarçado  em  falsas  cordialidades,  o  que  mascara  sob  o  mito  da  democracia  racial,

produzindo exclusão, inferiorização e negação da identidade negra” (Munanga, 2004). Essa

afirmação revela  o desafio estrutural  da educação brasileira:  o racismo é reproduzido não

apenas em atitudes explícitas, mas na ausência de representatividade e na negação simbólica.

         Quando a escola não oferece referências positivas sobre a população negra, perpetua a

alienação cultural (Munanga, 2004), impedindo, inclusive a criança de se reconhecer como

parte legítima da história do país.  Superar esse quadro requer uma educação das relações

étnico-raciais  (Munanga,  2004)  que  promovam  mudanças  de  mentalidade,  valorizando  a

contribuição  africana  na  formação  da  identidade  nacional.  Essa  concepção  embasa

diretamente  o  Subprojeto  de  Pedagogia  PIBID/UESC,  que  propõe  práticas  pedagógicas

capazes de tornar a diversidade visível, sensível e celebrada.

         O alerta de Santos (2022, p. 21) de que o racismo não é uma herança do passado, mas

uma prática atual, cotidiana e estruturante na sociedade brasileira, nos convoca a perceber a

escola dentro de um processo: reconhecer o racismo como uma questão presente que afeta o

cotidiano das relações e do ensino-aprendizagem. Reforçando essa ideia, Santos alerta que: se

o racismo brasileiro “é um ‘crime perfeito’, as investigações não podem se ater apenas às

vítimas. É fundamental esquadrinhar também seus culpados. […] Quem promove o racismo

no Brasil? A quem interessa que se mantenha operante?” ou seja, não tem como compreender

o Brasil sem reconhecer que o país foi construído por pessoas negras, indígenas e mestiças,

cujas histórias foram silenciadas por uma narrativa branca e elitista (Santos, 2022),

          Esse silenciamento histórico é uma forma de manter a violência simbólica que o

Subprojeto  de  Pedagogia  PIBID/UESC  enfrenta  ao  buscar  construir  outras  narrativas

possíveis.  A criação  de Histórias  em Quadrinhos  (HQs) pelos(as)  bolsistas,  por  exemplo,

funciona como um instrumento de reescrita da história,  ao inserir  personagens negros em

papéis protagonistas, ancorados em contextos locais como a Fazenda São Francisco, o Centro

Histórico de Ilhéus e a cultura do cacau.

          Essa modalidade de trabalho, mediada para as crianças, cria o lugar de fala de que trata

Ribeiro (2017, p. 63): "falar a partir ‘de um lugar, [que] não é falar apenas de si, mas de um

grupo  social  que,  historicamente,  foi  silenciado.  É  reivindicar  o  direito  de  produzir

conhecimento e de existir como sujeito de discurso’." As HQs, ao representarem as vozes das

crianças negras, suas famílias e comunidades, criam espaços simbólicos de fala, nos quais as

próprias  crianças  se  reconhecem  como  produtoras  de  cultura  e  de  sentido.  Alfabetizar,



portanto, é também permitir que o sujeito fale de si e com o outro, construindo consciência de

sua identidade e de seu lugar no mundo.

          A ludicidade, por sua vez, aparece como mediadora afetiva e cognitiva, nesse processo

encontramos,  para  além das  histórias  em quadrinhos,  as  brincadeiras  de  origem africana.

Sobre o brincar Kishimoto (2010, p. 37), observa que é “uma atividade fundamental para a

criança  compreender  o  mundo  de  forma  criativa  e  crítica.  O  brincar  permite  à  criança

expressar sentimentos, explorar a realidade e desenvolver o raciocínio lógico e motor”. No

sentido da construção da identidade, socialização e desenvolvimento de habilidades existe a

articulação  entre  afro-alfabetização  e  a  ludicidade,  pois  essa  sem  suas  variadas  formas

transforma-se em estratégia de (re)encantamento pedagógico. 

           Sejam em forma de brincadeiras ou nas contações de histórias criadas no Subprojeto de

Pedagogia PIBID/UESC, essas não são apenas ferramentas didáticas, mas práticas culturais de

resistência,  nas quais o brincar  e o aprender  se entrelaçam para produzir  conhecimento e

identidade.

          A máxima de Gomes (2017, p. 13), “o que a Pedagogia e as práticas pedagógicas teriam

a aprender com o Movimento Negro entendido como ator político e educador? [...] ao longo

da nossa história social, política e educacional? A resposta é evidente, a valorização da cultura

negra  na  escola  precisa  ser  vivida,  sentida  e  experimentada  pelas  crianças,  e  não  apenas

estudada como conteúdo (Gomes, 2017).

            Essa posição sintetiza o espírito do Subprojeto de Pedagogia PIBID/UESC, que almeja

transformar a experiência  lúdica em um ato de afirmação política e cultural.  As HQs, ao

mobilizarem cor, corpo, lúdico e emoção, tornam-se linguagens que descolonizam o currículo

e permitem que a aprendizagem se construa a partir de afetos e pertencimentos.

Resultados e Discussão

          Os resultados evidenciaram que a afro-alfabetização, quando associada à ludicidade,

amplia significativamente o interesse das crianças pela leitura e pela escrita, ao mesmo tempo

em que promove o reconhecimento de suas origens culturais. Essa constatação se manifestou

logo na etapa inicial de formação com as bolsistas do Subprojeto de Pedagogia PIBID/UESC,

a qual possibilitou o amadurecimento teórico e o reconhecimento da própria identidade racial.

Uma das bolsistas registrou esse processo, ao dizer: “aprendi que ensinar a cultura negra é

também me reconhecer como parte dela.”

       Tal depoimento traduz o movimento de conscientização que Freire (1987) descreve como



tomada de consciência, um processo em que o sujeito se reconhece historicamente situado e

se compromete com a transformação do mundo. A reflexão produzida pela bolsista, que se

reconhece como parte integrante do processo, evidencia que a formação antirracista não se

limita  ao campo do conhecimento,  mas atravessa o ser, possibilitando uma docência mais

afetiva, crítica e identitária.

        Outro registro significativo, trazido nos depoimentos das bolsistas, encontra-se na fala de

uma  criança  que,  após  a  atividade  desenvolvida  com  a  História  em  Quadrinhos  (HQ),

afirmou:  “quero  ter  o  cabelo  igual  ao  da  heroína  da  história.”  Essa  fala,  aparentemente

simples, representa um gesto poderoso de identificação e valorização estética e cultural com

os povos descendentes dos africanos. Para Gomes (2003, p. 171), “Construir uma identidade

negra positiva em uma sociedade que, historicamente, ensina ao negro, desde muito cedo, que

paraser  aceito  é  preciso  negar-se  a  si  mesmo,  é  um  desafio  enfrentado  pelos  negros

brasileiros”. É  um processo de resistência que se dá em meio a relações de poder e negação, e

a escola pode ser um espaço privilegiado para o fortalecimento desse pertencimento. O desejo

da  criança  reflete,  portanto,  o  rompimento  simbólico  com  o  ideal  de  branqueamento

historicamente imposto, ressignificando a beleza negra como um valor positivo e digno de

admiração.

          Essa transformação no olhar das crianças demonstra, como afirma Munanga (2004),

que o combate ao racismo perpassa a reconstrução do imaginário coletivo,  especialmente,

acreditamos que na infância, onde se formam os referenciais de autoimagem e autoestima. Ao

se ver representada como protagonista e heroína, a criança desloca o eixo de poder simbólico

que tradicionalmente associa o belo, o inteligente e o bom ao branco.

           Ribeiro (2017) reforça que essa representatividade é um exercício de fala e de

existência, pois “falar a partir de um lugar” implica afirmar-se como sujeito histórico, político

e  coletivo.  Assim,  o  gesto  da  criança  expressa  o  efeito  concreto  da  pedagogia  do

reconhecimento, um dos pilares da afro-alfabetização, confirmando que o ensino antirracista

não é apenas uma questão curricular, mas uma experiência de reumanização. 

           Adicionalmente,  as  professoras  supervisoras  participantes  relataram mudanças

significativas  na  dinâmica  da  sala,  com  aumento  da  participação  das  crianças  e  maior

sensibilidade  às  questões  raciais  no  cotidiano  escolar.  As  HQs,  como  atividade  lúdica,

funcionaram  como  mediadoras  de  uma  aprendizagem  mais  crítica,  interativa  e  afetiva.

Kishimoto (2010) sustenta que o brincar é também linguagem e forma de compreensão do

mundo; nesse sentido, o lúdico operou como estratégia de leitura de si e do outro, articulando

alfabetização e identidade.



          As oficinas de leituras e as rodas de conversa, realizadas em campo, concretizaram o

diálogo entre  teoria  e prática,  conforme propõe Thiollent  (2011),  e deram sentido à ideia

freiriana de que “ninguém educa ninguém, os homens se educam entre si, mediatizados pelo

mundo” (Freire, 1987, p. 78). Essa percepção tem consolidado uma práxis pedagógica que

articula  identidade,  ludicidade  e  alfabetização  crítica,  respondendo  às  demandas  de  uma

educação  antirracista  prevista  nas  legislações  educacionais  e  exigida  pela  realidade  das

escolas públicas. A afro-alfabetização mostrou-se, assim, um caminho possível para formar

sujeitos conscientes e protagonistas de sua ancestralidade, reafirmando o papel transformador

da educação.

Considerações Finais

        A  experiência  relatada  demonstra  que  a  afro-alfabetização,  quando  associada  à

ludicidade e à literatura afrocentrada, constitui-se como uma estratégia para o fazer de uma

educação  antirracista  desde  a  primeira  infância.  Ao  reconhecer  e  valorizar  a  diversidade

cultural e racial das crianças, o processo de ensino-aprendizagem torna-se mais significativo e

emancipador.

       Nesse  sentido,  o  Subprojeto  de  Pedagogia  Afro-Alfabetizar  reafirma  o  papel  do

PIBID/UESC  como  espaço  de  formação   inicial  docente  que  une  teoria,  prática  e

compromisso  ético-político.  Os  resultados  apontam  para  a  necessidade  de  ampliar  ações

institucionais  voltadas  à  formação de professores para o trabalho com as relações  étnico-

raciais, consolidando uma educação de qualidade social, inclusiva e antirracista.

Referências

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

GOMES, Nilma Lino.  O movimento negro educador:  Saberes  construídos  nas  lutas  por
emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017.

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar
sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Revista Educação e Pesquisa, São Paulo, v.29, n.1, p.
167-182, jan./jun. 2003.

KISHIMOTO, Tizuko Morchida. O brincar e a educação: a construção do conhecimento na
infância. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2010.

MOREIRA, Jussara Tânia Silva.  A Igreja e a Praça: os batistas da cidade de Itapetinga-
Bahia (1938-2013). Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Pontifícia Universidade Católica



de São Paulo, São Paulo, 2016. Disponível em: https://tede2.pucsp.br/handle/19291. Acesso
em: 16 out. 2025.

MUNANGA, Kabengele.  Rediscutindo a  mestiçagem no Brasil:  identidade,  educação  e
racismo. Rio de Janeiro: Pallas, 2004.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? São Paulo: Letramento, 2017.

SANTOS,  Ynaê Lopes  dos. Racismo brasileiro:  uma história  da  formação  do país.  São
Paulo: Todavia, 2022. 

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. 18. ed. São Paulo: Cortez, 2011.        


