
SABERES POPULARES: EXPLORANDO AS RELIGIÕES DE MATRIZ AFRICANA

ENQUANTO PIBIDIANOS

Eduarda Farias da Silva 1

Elize Francisco Klein 2

Luiz Felipe Francisco de Oliveira 3

Andrea Helena Petry Rahmeier 4

Magnus Cesar Ody 5

RESUMO

O presente relato de experiência  é o resultado de uma exposição intitulada  “Religiões  de
Matriz Africana: explorando suas diferenças e diversidades”, realizada no segundo semestre
de 2023,  em uma escola  da  rede  municipal  de Taquara/RS,  pelo  grupo de pibidianos  do
subprojeto interdisciplinar das Faculdades Integradas de Taquara, envolvendo estudantes dos
cursos  de  Licenciatura  em Matemática  e  História.  O objetivo  principal  da  exposição  foi
proporcionar  aos  estudantes  do  oitavo  ano  do  Ensino  Fundamental,  conhecimento  e
compreensão  das  religiões  de  matriz  africana,  tais  como  Umbanda,  Quimbanda  e  Nação
Cabinda. A exposição tinha o intuito de desmistificar termos e objetos utilizados nas religiões
e  foi  guiada  por  um  dos  participantes  do  Programa  e  praticante  das  religiões,  pois  nos
baseamos no conceito de escrevivência de Conceição Evaristo. A exposição foi organizada
em cinco momentos: Primeiro apresentação das três religiões e suas principais características
com utilização de trajes e objetos; após a musicalização utilizada nelas, com a exposição de
instrumentos;  e,  por fim, relatos  de experiências  de pessoas praticantes.  Cada religião  foi
representada por suas cores, oferendas e por uma entidade, neste caso as entidades escolhidas
foram a Pomba Gira para a Quimbanda, Ogum para a Umbanda e Iemanjá para a Nação
Cabinda. Para cada uma delas foi exposto um manequim com trajes e acessórios utilizados
nos terreiros. Esta escolha se deu com a intenção de trazer elementos diversos que resultam na
narrativa específica sobre cada uma, visto que a composição das religiões é vasta. Observou-
se  que  a  proposta  possibilitou  diálogos  não  discriminatórios,  a  sensibilização  sobre  a
importância  das  diversas  vertentes  religiosas,  o  sentimento  de  pertencimento  dos  alunos
praticantes destas religiões no ambiente escolar, bem como, a valorização da riqueza cultural
do Brasil na comunidade escolar.

Palavras-chave: Educação, Religião, Interdisciplinar, PIBID.

1Graduando  pelo  Curso  de  História das Faculdades  Integradas  de  Taquara  -  FACCAT -  RS,
eduardafarias@sou.faccat.br.;
2Graduando do  Curso  de Matemática Faculdades  Integradas  de  Taquara  -  FACCAT  -  RS,
elaizeklein@sou.faccat.br.;
3Graduando pelo  Curso  de  Matemática da  Faculdades  Integradas  de  Taquara  -  FACCAT  -  RS,
luiz.felipe.oliveira@sou.faccat.br.;
4 Professor orientador: Professor das Faculdades Integradas de Taquara - FACCAT - RS, magnusody@faccat.br.
5 Professora das Faculdades Integradas de Taquara - FACCAT - RS, andrearahmeier@faccat.br ;



INTRODUÇÃO

Para Paulo Freire “ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as possibilidades

para a sua própria produção ou a sua construção” (FREIRE, 2023, p. 15),  foi a  partir  da

reflexão acerca dessa fala que este projeto buscou proporcionar aos estudantes da E.M.E.F.

Rosa  Elsa Mertins  vivências  no ambiente  escolar  para a  construção de  conhecimento  em

momentos que perpassam a sala de aula. O presente relato descreve a experiência do projeto

“Religiões  de  Matriz  Africana:  Explorando  Diferenças  e  Diversidade”,  desenvolvido  por

bolsistas  do  PIBID  das  Faculdades  Integradas  de  Taquara  (FACCAT)  na  instituição

supracitada anteriormente.

A escola  está  localizada  no  bairro  Santa  Rosa,  em Taquara/RS,  é  uma  instituição

pública urbana que atende a estudantes de diversas classes sociais, com turmas da educação

infantil  ao  nono ano do ensino  fundamental  totalizando,  em 2023,  aproximadamente  670

matriculados. A receptividade da unidade escolar foi fundamental, uma vez que demonstrou

sintonia com os objetivos  do programa,  acolhendo os bolsistas  e  incentivando a troca de

saberes.

  O projeto teve como objetivo central conceituar e apresentar aspectos das religiões de

matriz  africana  –  Umbanda,  Quimbanda  e  Nação  Cabinda  –,  utilizando  objetos

representativos  para  ilustrar  seus  principais  elementos  ritualísticos.  Ademais,  buscou-se:

perceber  as  diferenças  entre  essas  tradições;  contextualizar  seus  processos  históricos  e de

sincretismo religioso; e desmistificar concepções sociais equivocadas a elas relacionadas.

A justificativa para a elaboração do projeto deu-se a partir de um relato de experiência

de  um dos  integrantes  do  grupo  que  durante  sua  trajetória  escolar,  não  viu  sua  religião

representada no ensino formal.  Este relato  foi pensado  para que os estudantes da escola

tivessem acesso aos   elementos da Umbanda, Quimbanda e Nação, bem como  vissem essa

representação dentro da escola em uma aula de ensino religioso. 

A exposição foi elaborada com base nas demandas do professor da disciplina e nos

conhecimentos práticos do pibidiano que é praticante destas religiões. Os resultados junto à

comunidade escolar  foram significativos:  os  feedbacks  indicaram que a  atividade  agregou

valor à formação discente, especialmente pela desmistificação de termos e objetos religiosos

durante a mediação.



Este  relato  está  organizado  em  cinco  seções:  introdução,  referencial  teórico,

metodologia – na qual se descreve todo o processo de elaboração e execução do projeto –,

seguidas pela apresentação breve dos resultados, discussões e considerações finais acerca das

repercussões da iniciativa no contexto escolar.

REFERENCIAL TEÓRICO

A elaboração deste projeto necessitou de um referencial teórico que fundamentasse a

intervenção tornando-a coerente com os preceitos da educação antirracista. Esse arcabouço

teórico  é  essencial  para  fornecer  as  lentes  conceituais  que  orientam  a  desconstrução  de

preconceitos  e  a  abordagem  desses  sistemas  de  crenças  a  partir  de  suas  próprias  bases

epistêmicas, utilizando, sobretudo, os saberes populares como eixo central da exposição.

Conforme Silva  (2022) as  contribuições  das  populações  negras  e  indígenas  para  a

formação da identidade nacional brasileira não recebem a devida ênfase no ambiente escolar

do dia a dia, apesar das diretrizes estabelecidas pela Lei de Diretrizes e Bases da Educação

Brasileira (LDB) 9.394 de 1996, como também as Leis Nº 10.639 de 2003 e Nº 11.645 de

2008. Nesse contexto,  a educação acaba sendo estratificada,  devido a falta  de articulação

política  de gestores responsáveis  pela  temática  e  por não haver  uma proposta  pedagógica

articulada com os preceitos da educação antirracista. 

A  escola  como  um  espaço  que  reproduz  lógicas  sociais,  logo  encontramos  nela

também relações que desvalorizam o que é entendido como contra-hegemônico nas culturas o

que  impacta  negativamente  as  pessoas  negras  e  nas  praticantes  das  Religiões  de  Matriz

Africana (Nascimento, 2017). Por meio do projeto buscamos dar um passo em direção ao que

a Rocha (2009) denomina de "fase do avanço" momento em que se repensa o papel que a

escola deve  desempenhar como agente de transformação em uma sociedade, buscando não

tratar sobre o assunto, que está diretamente ligado à formação brasileira, de forma simplista e

apenas  como  data  comemorativa,  mas  carregada  de  sentido  e  desenvolvendo  valores

relacionados ao respeito às diferenças.  Para a autora, muitas escolas ainda estão nas fases

denominadas pela autora de “fase da invisibilidade” e “fase da negação". 

É  preciso  desconstruir  a  cultura  negra  apenas  como  folclore,  banalizando  da  sua

influência na formação do povo brasileiro. Uma abordagem educacional antirracista visa 



dedicar esforços à elaboração de uma política educacional que possibilite o desenvolvimento

de uma pedagogia inclusiva, capaz de abranger a diversidade social, cultural e étnico-racial,

ao mesmo tempo em que reconhece e valoriza as contribuições socioculturais das populações 

historicamente  marginalizadas  na  formação  da  sociedade  brasileira  (Rocha,  2009;  Silva,

2022).

Para Rocha (2009), será necessário afastar o pensamento de que a questão racial  é

conteúdo apenas de história. Neste projeto estão envolvidos acadêmicos do curso de História

e Matemática, bolsistas do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (Pibid)

realizando uma intervenção em aula de Ensino Religioso demonstrando a experiência de uma

atividade interdisciplinar. 

Ao nos debruçarmos sobre a BNCC (Base Nacional Comum Curricular), identificamos

algumas competências e habilidades pertinentes ao nosso projeto, optando pelas seguintes:

Competência  Específica  de  Ensino  Religioso:  2. Compreender,  valorizar  e  respeitar  as

manifestações  religiosas  e  filosofias  de  vida,  suas  experiências  e  saberes,  em  diferentes

tempos,  espaços  e  territórios;  Habilidade:  (EF08ER03)  Analisar  doutrinas  das  diferentes

tradições religiosas e suas concepções de mundo, vida e morte (BRASIL, 2018).

A metodologia adotada alinha-se a referenciais pedagógicos que priorizam a interação

social e a curiosidade ativa. Para Vygotsky (2007), o aprendizado do indivíduo não pode ser

dissociado  do contexto  social,  cultural  e  histórico  em que está  inserido;  para  conhecer  e

elaborar conceitos, o ser humano precisa interagir com outros membros de sua espécie e com

o meio. Esse pensamento se harmoniza com a justificativa deste trabalho, que se baseia no

relato de um dos integrantes do grupo que não teve a oportunidade de partilhar sua vivência

religiosa enquanto estudante.

Da mesma forma, quando Freire (2023) afirma que não se deve "conhecer pelo aluno",

mas sim "desafiá-lo a conhecer", essa abordagem é incorporada ao projeto, que foi pensado

com  o  intuito  de  familiarizar  os  estudantes  com  o  tema,  mas,  sobretudo,  gerar  neles  a

curiosidade  necessária  para  que  pudessem  sair  de  sua  zona  de  conforto.  Conforme

Nascimento (2017) os signos de Exu e Ogum podem ser bons exemplos de como tornar a

escola um lugar menos opressivo.



Essas duas divindades são vinculadas aos caminhos, à comunicação, à política, e aos

conflitos,  de  algum  modo,  à  educação  vêm  ensinando  que  não  há  necessidade  de  uma

suposição  para  que  todos  pensem do  mesmo  modo,  mas  sim  de  que  o  mundo  é  criado

coletivamente e que devemos preservar as diferenças mesmo em meio a conflitos. 

Os  saberes  populares  são  compreendidos  como  uma  construção  sócio-cultural  e

epistêmica  dinâmica,  forjada  por  comunidades  como  as  afrodescendentes  e  transmitida

predominantemente pela via oral e ancestral, desenvolvida à margem do sistema social formal

e  profundamente  enraizada  em seus  valores,  formas  de  vida  e  crenças  míticas  (Miranda,

2009).  Essa  sabedoria  popular  manifesta  um logos  vital,  como aponta  Brito  (2000),  cuja

unidade fundamental de coerência é a própria vida, conferindo-lhe uma poderosa dimensão

ética e de resistência contra a lógica de exclusão e homogeneização da sociedade moderna. 

Desse  modo,  ao  se  conceber  uma  exposição  sobre  o  universo  das  religiões  afro-

brasileiras, é imperativo que o etnoconhecimento apresentado por Evangelista (2019) seja a

base  curatorial,  respeitando  a  cosmovisão  africana  onde  a  religiosidade  implica  uma

compatibilidade e complementaridade global de todas as disciplinas e domínios do saber, em

um esforço contínuo de contraposição à perspectiva eurocêntrica que historicamente buscou

desqualificar  e  sujeitar  esses  conhecimentos  aos  cânones  da  ciência  tradicional  (Miranda,

2009).

Por fim, buscamos o conceito de “escrevivência” criado por Conceição Evaristo e para

nós  exposto  pelas  coordenadoras  do  PIBID,  Andrea  Petry  Rahmeier,  e  Residência

Pedagogica, Luciane Ralph, durante uma reunião de formação. O conceito teve seu sentido

expandido e passou a ser usado no contexto da Educação quando se quer imprimir, no seu

texto, a autenticidade e a singularidade das práticas escolares, no dia a dia, na concretude e na

indissociabilidade entre teorias e vivências e o utilizamos aqui para expor nossa autoavaliação

da experiência.

METODOLOGIA 

A proposta desta atividade surgiu de um relato de um integrante do grupo PIBID, que,

em diálogo com o professor de Ensino Religioso da escola, identificou a necessidade de uma

abordagem mais envolvente para apresentar as religiões de matriz africana aos estudantes do 



8º ano, os quais haviam demonstrado interesse pelo tema. Decidiu-se, então, organizar uma

exposição interativa para proporcionar uma experiência de aprendizagem mais significativa.

A exposição foi estruturada em três eixos: 1) apresentação individual de três religiões

– Quimbanda,  Umbanda e  Nação Cabinda –,  incluindo uma entidade  representativa,  seus

elementos simbólicos e um breve contexto histórico; 2) exploração dos elementos musicais

comuns a essas tradições; e 3) socialização de relatos de praticantes, a pedido do professor,

para evidenciar que são pessoas integradas à sociedade.

A atividade iniciou com a apresentação dos integrantes do PIBID pelo professor. Os

estudantes foram então conduzidos ao auditório, onde receberam um folder com um resumo

da exposição. A mediação foi liderada por Luiz Felipe, auxiliado pelos demais pibidianos.

Durante a exploração guiada,  os alunos levantaram questionamentos,  inclusive sobre ditos

populares, como o uso pejorativo do termo “macumba” ou a ideia de que oferendas possam

“amaldiçoar” quem as toca. Essas dúvidas foram esclarecidas, destacando-se que a exposição

visava apresentar a diversidade religiosa, e não a conversão.

Para a representação das religiões, selecionaram-se entidades e elementos distintivos.

A Quimbanda foi representada pela Pomba-Gira, simbolizada por um manequim com trajes

típicos  e  um leque.  Já  a  Umbanda teve  Ogum como figura  central,  representado por  um

manequim com cores  branco e vermelho,  portando uma lança  e um capacete.  Por  fim,  a

Nação Cabinda foi representada por Iemanjá, cujo manequim vestia branco e uma coroa de

pérolas.  Todos  os  objetos  e  indumentárias  foram  cedidos  pelo  pibidiano  Luiz  Felipe,

provenientes do terreiro comandado por sua mãe, a família religiosa,  fundada em abril  de

2003, na cidade de Capão da Canoa, com nome jurídico Associação de Africanidades Mãe

Iemanjá e Pai Oxalá, comumente conhecida como Família Bemiké traz consigo o amor, a

união e a fé as entidades que guiam o caminho de cada integrante deste grupo. 

A escolha dos elementos representativos foi realizada em grupo, mas com a liderança

de Luiz Felipe. Cada escolha foi resultante de momentos de reflexão das inúmeras vivências

dele enquanto afrodescendente e “macumbeiro”, criado dentro de uma casa de religião pela

sua mãe que a mais de 30 anos demonstra seu amor pelo que faz, seu carinho pelos que ajuda

e seu acolhimento para quem precisa, traz a certeza que independente do culto, a crença é

maior que tudo. Ambos passaram por momentos onde muitas vezes não ganharam o poder de 



fala, e foram limitados a não manifestar a sua cultura para os demais, cultura esta que faz

parte da construção sociocultural do nosso Brasil. Ao fazer parte de uma família que se dedica

diariamente para a sua religião ele pode expandir a suas crenças a comunidade escolar do

bairro Santa Rosa, tornando o aprendizado dos estudantes mais significativo.

Na Quimbanda, ilustrada na figura 01, simbolizada pelo culto a Exu e a Pomba-Gira,

espíritos em evolução que se manifestam por incorporação. Abordaram-se também elementos

como a numerologia (7 e múltiplos), oferendas (como milho, azeite de dendê e cachaça para

Exu;  bombons  e  rosas  para  Pomba-Gira)  e  a  saudação  "Laroyê".  Discutiu-se  ainda  a

sacralização – ritual  de troca energética com uso de animais,  cuja carne é posteriormente

consumida – e o uso ritualístico de álcool e fumo, explicado como forma de as entidades

absorverem energias negativas, como vícios.

Para a Umbanda, ilustrado na figura 02, destacou-se a estrutura em sete linhas e a

representação de Ogum – guerreiro desbravador de caminhos, com cores verde e vermelho,

ferramentas como lanças e oferendas que incluem farinha de mandioca com dendê e laranjas.

Salientou-se o sincretismo com São Jorge (comemorado em 23 de abril) e a saudação "Ogum

Iyê".

A  Nação Cabinda, ilustrada na figura 03, focou-se em Iemanjá, orixá das águas e da

fertilidade, com cor azul claro, contagem 8 e oferendas como canjica branca, cocada e jóias

prateadas.  Abordou-se  a  festa  de  2  de  fevereiro,  sincronizada  com  Nossa  Senhora  dos

Navegantes,  e  a  saudação  "Odoyá".  Em  todos  os  casos,  enfatizou-se  que  as  oferendas

expressam gratidão, promessas ou pedidos, sendo uma prática relacional e não maléfica.

No segmento musical, expuseram-se instrumentos fundamentais como o tambor, o agê

(xequerê), o agogô e a sineta, explicando sua origem africana e função invocatória nos rituais.

Contrastou-se a denominação das músicas: pontos (Umbanda e Quimbanda) e rezas em iorubá

(Nação Cabinda).

Por  fim,  compartilharam-se  relatos  de  praticantes  –  uma  líder  religiosa  e  uma

professora da rede pública –, visando desconstruir estereótipos e mostrar a normalidade social

dos fiéis. Reiterou-se, ao final, que o objetivo era promover o respeito à diversidade religiosa,

e não a adesão a qualquer crença.



Figura 01 - Representação Quimbanda Figura 02 - Representação Umbanda

 
Fonte: Os autores (2023).                                            

Figura 03 - Representação Nação

Fonte: Os autores(2023).



RESULTADOS E DISCUSSÃO

Ressalta-se que desde a elaboração das ideias e confecção dos materiais necessários,

acreditava-se  que  a  proposta  seria  de  suma  importância  para  os  estudantes.  Durante  os

momentos de confecção e organização a escola, através da coordenadora Aline de Oliveira, se

manteve à disposição com materiais e espaço, e apoio a iniciativa do projeto pedagógico.

Todo  projeto  parte  de  uma  ideia  inicial  que  pode  ser  revista  caso  necessário,

inicialmente, planejamos uma exposição autoguiada seguida por uma discussão em sala de

aula  sobre  as  dúvidas  dos  estudantes  em  relação  às  religiões  apresentadas.  Contudo,  ao

considerarmos essa abordagem, concluímos que seria mais construtivo guiar os estudantes

através da exposição, apresentando e explicando os elementos, e  respondendo às dúvidas

surgidas no momento. Dessa forma, o projeto foi concluído em uma única aula, ao invés das

duas inicialmente previstas.

Foi  evidente  que  muitos  discentes  estavam  tendo  seu  primeiro  contato  com  os

elementos  das  religiões  apresentadas,  o  que  contribuiu  para  desmistificar  concepções

errôneas, como a associação das religiões de matriz africana com o mal. Ao apresentarmos

fisicamente  esses  elementos,  conseguimos  tornar  essa  religião  mais  tangível  para  os

estudantes.

Todos os elementos que planejamos apresentar foram abordados, tanto verbalmente

quanto visualmente,  e  acreditamos  que alcançamos  nossos  objetivos.  A interação  com os

estudantes  foi  muito  construtiva,  e  foi  gratificante  observar  o  interesse  deles,  com

questionamentos pertinentes e respeito às discussões realizadas.

Destacamos  um  estudante  que  participa  de  uma  das  religiões,  a  Umbanda,  que

questionou a cor atribuída a Ogum na apresentação, mencionando que no seu segmento a cor

é diferente. Esse questionamento ressalta a diversidade presente nessas religiões, que pode

variar de acordo com a localidade. Outro exemplo interessante foi um estudante que participa

do culto religioso conhecido como Testemunhas de Jeová, que se absteve de participar das

oferendas exemplificadas e não quis ser fotografado, mas demonstrou atenção durante toda a

explicação, sem jamais desrespeitar o que estava sendo discutido.

Um  aspecto  positivo  do  projeto  foi  a  participação  ativa  do  professor  de  Ensino

Religioso, tanto no planejamento quanto na execução. Suas perguntas contribuíram para a Imagem   SEQ Imagem_ \* ARABIC 14: Momento da 



construção do conhecimento, e suas observações estabeleceram conexões entre o conteúdo da

exposição e o que foi abordado em sala de aula.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ao desenvolver  esta  proposta  pode-se  proporcionar  uma nova perspectiva  sobre  a

religião de matriz  africana aos estudantes  que vivenciaram essa exposição.  O contexto da

diversidade religiosa,  do respeito  às diferenças  e valorização da cultura brasileira  vem de

encontro  a  função  social  da  escola,  onde  o  estudante  deve  compreender  o  contexto

sociocultural ao qual está inserido, de forma a se apropriar da diversidade e valorizar essa

riqueza. Ao dialogarmos com alguns pais dos estudantes, obtivemos uma resposta positiva em

relação à atividade, pois ela auxiliou os estudantes que praticam essas religiões a enfrentarem

a discriminação velada que afeta essas comunidades religiosas, permitindo-lhes compartilhar

sua fé por meio de relatos e até mesmo publicações em redes sociais. Demonstrando assim

que o objetivo que tínhamos no início do projeto foi alcançado. 

Assim, ao promover um momento de experimentação e compreensão de uma vertente

religiosa tão discriminada se pode realizar a desconstrução desses pré conceitos oriundos da

falta de informação. Ao entender que assim como qualquer religião tem-se sobretudo a fé

como eixo central, pode-se dessa forma passar a respeitar e entender que como cada religião

realiza seu culto de forma a atingir seu ponto clímax de crença.

Ressaltamos que ao vivenciar, enquanto pesquisadores, essa experiência da busca pela

compreensão das religiões de matriz africana a desconstrução de paradigmas foi gigantesca,

onde ao reconhecer os fundamentos de cada segmento, a importância de cada objeto ou até

mesmo cada momento a ser vivenciado durante a vida enquanto praticamente da religião de

matriz  africana nos  mostrou muita  similaridade  com  as  demais  regiões,  que  são  menos

discriminadas, destacando a fé como o eixo central de qualquer prática e acima de qualquer

ação. 

Destarte, ao realizar um resgate histórico da chegada da religião de matriz africana no

Brasil, pode destacar que faz parte do nosso patrimônio histórico6 e cultural, devendo ser 

6Sobre o conceito de patrimônio histórico Feiber (2007, pág. 41) diz que “[...]representa um signo que
reúne,  no espaço,  dois  aspectos,  a  forma material  (a  aparência)  e  um determinado conteúdo sígnico (o seu
significado)”.



discutida nos espaços educativos de forma a sensibilizar os educandos sobre a diversidade

religiosa  do  nosso  país  e  a  contribuição  histórica  do  povo  negro  desde  o  processo  de

colonização até os dias atuais para o desenvolvimento do nosso país. Contudo, espera-se que a

partir  dessas  vivências  os  educandos  tenham  conseguido  compreender  que  indiferente  a

religão,  o respeito,  a  valorização e  a crença perpassam qualquer  tipo de preconceito e/ou

discriminação.

REFERÊNCIAS 

AQUINO, Júlio Groppa. A questão ética na educação escolar. In: Boletim Técnico do 
Senac, v. 25, n. 1, p. 2-13, 2017. Disponível em: ttps://www.bts.senac.br/bts/article/view/590. 
Acesso em: 14 nov. 2023. 

BLASS, Leila Maria da Silva.  Dois de fevereiro, Dia de Iemanjá, Dia de Festa no Mar.
Revista Nures nº 5 – Janeiro/Abril 2007 – http://www.pucsp.br/revistanures
Núcleo de Estudos Religião e Sociedade – Pontifícia Universidade Católica – SP. Disponível
em:https://revistas.pucsp.br/index.php/nures/article/view/7334/5330. Acesso em 01 abr. 2024.

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2018.

BRITO,  Ênio  José  da  Costa.  RELIGIÃO  E  RESISTÊNCIA  DAS  CULTURAS
POPULARES. Espaços, São Paulo, v. 8, n.1, p. 71-77, 2000. 

EVANGELISTA, Lázaro de Oliveira. RELIGIÃO DE MATRIZ AFRICANA / AFRO-
BRASILEIRA: Lócus de resistência, acolhimento e educação. Dissertação (Mestrado). 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Faculdade de Educação, Programa de Pós-
Graduação em Educação, Porto Alegre, 2019.  Disponível em: 
https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/200101/001102404.pdf. Acesso em:  30 set. 
2023.

FEIBER, Silmara Dias. O papel do patrimônio histórico na construção do lugar: a Igreja 
Nossa Senhora de Fátima em Cascavel – PR. Dissertação (mestrado). Universidade Federal
do Paraná, Curitiba, 2007. Disponível em:  
http://acervodigital.ufpr.br/bitstream/handle/1884/25735/Dissertacao_Silmara_Dias_Feiber_2
007_ Complet%20%20a.pdf?sequence=1. Acesso em: 30 set. 2017.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 76.ed.
São Paulo: Paz e Terra, 2023.



MIRANDA,  Marcos  Luiz  Cavalcanti  de.  A  organização  do  etnoconhecimento:  a
representação  do  conhecimento  afrodescendente  em  religião  na  CDD.  Revista  África  e
Africanidades. Ano I,  n. 4, fev. 2009. ISSN 1983-2354. Disponível em: 

https://africaeafricanidades.com.br/documentos/A_organizacao_do_etnoconhecimento.pdf.
Acesso em: 30 set. 2023.

NASCIMENTO,  Wanderson  Flor  do.  As  religiões  de  matrizes  africanas,  resistência  e
contexto escolar:  entre encruzilhadas.  In:  Memória do Baobá II.  Fortaleza: Editora UFC,
2017. 

NETO, Antonio Alves Teixeira. O livro dos médiuns de Umbanda. Rio de Janeiro: Editora 
ECO. ª edição, 2009.

ROCHA, Rosa Margarida de Carvalho. Pedagogia da Diferença. Belo Horizonte: Nandyala, 
2009. (Coleção  Repensando África, volume 2), p. 9 – 68.

SARACENI, Ruben Aves. O código de Umbanda. [In] Espíritos diversos: obras meiúnica 
psicografada por Rubens Alves Saraceni: - São Paulo: Cristális Editora e Livraria, 1998.

SILVA, Paulo Sergio da. Educação Escolar Quilombola: Das resistências negras aos 
contornos pedagógicos na Comunidade Quilombola de Casca (RS). São Paulo: Pragmatha, 
2022.  p. 203 - 220

VYGOTSKY, Lev. A formação social da mente. 7. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 


