
MULHERES QUILOMBOLAS: a educação como mecanismo de
resistência às desigualdades de gênero e étnico-raciais

Raissa Lima Dantas 1

Dra. Claudia Silva Lima (orientadora) 2

 

RESUMO

As  mulheres  quilombolas  enfrentam  múltiplas  formas  de  desigualdade,  marcadas
historicamente  por  questões  de  gênero,  raça  e  classe,  que  as  colocam  em  situação  de
vulnerabilidade social. A partir disso, esse estudo propõe refletir sobre o papel da educação
quilombola  no fortalecimento  da identidade  cultural  e  na superação das  desigualdades  de
gênero e étnico-raciais, destacando-a como ferramenta importante para o empoderamento das
mulheres  quilombolas.  O objetivo central  é investigar  como a educação pode atuar  como
mecanismo de resistência e transformação para mulheres quilombolas, analisando seu papel
na redução das desigualdades estruturais. A pesquisa será de natureza bibliográfica a partir da
coleta e análise de materiais já publicados, como livros, artigos, dissertações e documentos
oficiais (Severino, 2016). Além disso, a pesquisa será apoiada em autores, como Nascimento
(2014),  Gomes  (2017)  e  Silva  (2019),  Ribeiro  (2019),  Borges  (2019),  Crenshaw (1989),
dentre  outros,  que  discutem  a  intersecção  entre  educação,  gênero  e  raça  no  contexto
quilombola, bem como documentos norteadores, como a Constituição Federal de 1988, a Lei
de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), as Diretrizes Curriculares Nacionais para
a Educação Escolar Quilombola na Educação Básica, o Plano Nacional de Educação (PNE) e
o  Estatuto  da  Igualdade  Racial.  Pretende-se  apontar  que  a  educação  quilombola,
fundamentada nos valores e saberes das comunidades,  transforma a vida das mulheres ao
fortalecer sua autoestima, valorizar sua identidade cultural e promover sua participação em
espaços sociais e políticos. Essa educação também desconstrói estereótipos de gênero e raça,
ampliando as  possibilidades  de ascensão social  e  econômica.  Depreende-se,  portanto,  que
lutar por investimentos em políticas públicas e práticas pedagógicas voltadas às comunidades
quilombolas  é  essencial  para  consolidar  uma  educação  emancipadora  e  combater
desigualdades  estruturais.  Dessa  forma,  a  valorização  dos  saberes  tradicionais,  o  acesso
equitativo à educação e o fortalecimento de ações afirmativas são fundamentais para que as
mulheres quilombolas superem barreiras históricas, reafirmem suas identidades e contribuam
para uma sociedade mais justa e inclusiva.

Palavras-Chaves:  Educação  Quilombola;  Mulheres;  Resistência;  Interseccionalidade;
Desigualdade Estrutural.

1Graduada  do  Curso  de  Licenciatura  Plena  em  Pedagogia  da  Universidade  do  Estado  do  Pará,
raissalimadantas@gmail.com.
2 Doutora em História e Conexões Atlânticas, claudia.s.lima@uepa.br. 



1. INTRODUÇÃO 

A sociedade brasileira foi historicamente construída sobre uma base desigual, marcada

por profundas contradições sociais, raciais e econômicas. O período colonial e escravocrata

legou ao país estruturas que reverberam até os dias atuais, especialmente no que diz respeito

ao racismo estrutural e à marginalização de populações negras. Como afirma Gomes (2017, p.

33), “a história do Brasil é atravessada por apagamentos e silenciamentos que ainda moldam a

maneira  como  a  população  negra  é  tratada  nas  instituições,  inclusive  na  escola”.  Nesse

contexto,  compreender  a  realidade  das comunidades  quilombolas  significa reconhecer  que

estas não são apenas remanescentes de um passado de resistência, mas constituem sujeitos

sociais ativos, portadores de direitos e de saberes ancestrais que estruturam sua organização

coletiva.

As comunidades quilombolas são, portanto, espaços de produção cultural, identitária e

política,  e  não  apenas  territórios  geográficos.  Elas  se  formaram  a  partir  de  diferentes

experiências históricas de luta contra a opressão, consolidando-se como locais de preservação

da memória afro-brasileira. Nascimento (2014, p. 41) reforça que “o quilombo é símbolo de

resistência, mas também de reexistência, pois traduz a capacidade de recriar modos de vida e

estratégias de sobrevivência diante da violência colonial”. Dessa forma, pensar a educação

quilombola é pensar também o direito à identidade e ao reconhecimento histórico.

Entretanto, quando se observa especificamente a situação das mulheres quilombolas,

percebe-se que sua realidade é atravessada por camadas ainda mais densas de desigualdade.

Isso ocorre porque a experiência feminina negra e quilombola é marcada pela sobreposição de

opressões,  conforme  explicita  Crenshaw  (1989),  ao  apresentar  o  conceito  de

interseccionalidade.  A autora  argumenta  que  “a  intersecção  entre  racismo e  sexismo cria

formas de subordinação que são frequentemente invisíveis” (Crenshaw, 1989, p. 149). No

caso  das  mulheres  quilombolas,  soma-se  ainda  a  dimensão  da  classe  social,  que  agrava

obstáculos relacionados à escolarização, ao trabalho, à saúde e à participação política.

Essas mulheres, historicamente encarregadas das atividades domésticas,  do cuidado

dos filhos e muitas vezes da manutenção financeira do lar, sofrem com a naturalização de

papéis  de  gênero  que  lhes  são  impostos  tanto  pela  sociedade  mais  ampla  quanto  pelas

estruturas patriarcais internas. Ao mesmo tempo, possuem papel fundamental na manutenção

cultural, na transmissão dos saberes tradicionais e na articulação política comunitária. Como



observa Ribeiro (2019, p. 27), “as mulheres negras sempre estiveram na linha de frente das

lutas sociais, mas raramente foram reconhecidas como protagonistas”.

Diante  desse  cenário,  a  educação  assume um papel  central  para  transformar  essas

realidades. A Educação Escolar Quilombola (EEQ), fundamentada nas Diretrizes Curriculares

Nacionais (Resolução CNE/CEB nº 8/2012), surge como um instrumento fundamental para

garantir o direito à educação de forma contextualizada e inclusiva. Ela se propõe a reconhecer

o território, os saberes ancestrais, as memórias e as narrativas próprias das comunidades como

elementos estruturantes da prática pedagógica. Sobre isso, Freire (1996, p. 52) já advertia que

“ninguém  educa  ninguém,  ninguém  educa  a  si  mesmo:  os  homens  se  educam  entre  si,

mediatizados pelo mundo”. Quando este “mundo” é o quilombo, a educação torna-se ainda

mais profundamente ligada à emancipação coletiva.

Assim, este estudo tem como objetivo refletir sobre o papel da educação quilombola

no  fortalecimento  da  identidade  cultural  e  na  superação  das  desigualdades  estruturais

enfrentadas por mulheres quilombolas. A investigação busca compreender como a pedagogia

quilombola contribui para o empoderamento, a autonomia e a participação sociopolítica dessa

parcela  da  população,  analisando  elementos  que  tornam  a  educação  um  mecanismo  de

resistência e transformação social.

A relevância do tema se justifica pela urgência de combater desigualdades históricas

que continuam a limitar o pleno desenvolvimento das comunidades quilombolas e, sobretudo,

de suas mulheres. Além disso, reforça a necessidade de consolidar políticas públicas efetivas

que considerem a interseccionalidade como categoria de análise e ação, garantindo que raça e

gênero sejam tratados como eixos fundamentais do direito à educação.

Por fim, compreender a educação quilombola como instrumento de empoderamento

feminino significa reconhecer que, ao garantir formação de qualidade às mulheres, contribui-

se para o fortalecimento de toda a comunidade e para a construção de uma sociedade mais

justa, plural e igualitária.

1.2 Metodologia 

A presente pesquisa caracteriza-se como bibliográfica, assumindo caráter qualitativo e

interpretativo. A escolha dessa metodologia se fundamenta na necessidade de compreender

criticamente a realidade das mulheres quilombolas a partir de obras que discutem identidade,



raça, gênero e educação escolar. Segundo Severino (2016, p. 122), “a pesquisa bibliográfica

constitui um procedimento indispensável para o estudo de qualquer tema, na medida em que

permite ao pesquisador o contato direto com trabalhos já realizados”. Assim, sua aplicação

neste estudo possibilita a construção de um arcabouço teórico sólido sobre os elementos que

estruturam as desigualdades vivenciadas por mulheres quilombolas.

A etapa de levantamento bibliográfico incluiu livros, artigos científicos, dissertações, teses

e documentos oficiais, selecionados pela relevância temática e pela atualidade. O foco recaiu

especialmente  em  autores  que  discutem  a  interseccionalidade,  a  identidade  negra  e

quilombola,  e  a  educação  para  as  relações  étnico-raciais.  Além  disso,  foram  analisados

documentos orientadores da política educacional brasileira, tais como: a Constituição Federal

de 1988, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB nº 9.394/96), as Diretrizes

Curriculares  Nacionais  para  a  Educação  Escolar  Quilombola  (Resolução  CNE/CEB  nº

8/2012), o Plano Nacional de Educação (PNE – Lei nº 13.005/2014) e o Estatuto da Igualdade

Racial (Lei nº 12.288/2010).

Esses  documentos  foram mobilizados  para  compreender  as  garantias  legais  instituídas

pelo  Estado  e  os  direitos  assegurados  às  comunidades  quilombolas.  A  análise  seguiu  a

perspectiva  crítica  proposta  por  Minayo  (2013),  que  afirma  que  “a  pesquisa  qualitativa

trabalha com o universo de significados, crenças, valores e atitudes, correspondendo a um

espaço mais profundo das relações humanas” (Minayo, 2013, p. 24). Nessa abordagem, o

objetivo não é quantificar dados, mas compreender a realidade social a partir das relações que

constituem os sujeitos envolvidos.

2. REFERENCIAL TEÓRICO 

A  análise  da  condição  da  mulher  quilombola  exige,  como  ponto  de  partida

inegociável,  o  uso  do  conceito  de  interseccionalidade,  conforme postulado  por  Crenshaw

(1989).  A autora  evidencia  que as políticas  antirracistas  e  as políticas  feministas,  quando

separadas, falham em proteger as mulheres negras, pois suas experiências são atravessadas

pela conjugação do racismo e do sexismo. Ela afirma: “a interseção entre raça e gênero cria

uma experiência que não pode ser compreendida separadamente” (Crenshaw, 1989, p. 140).

No contexto brasileiro, Ribeiro (2019) e Borges (2019) aprofundam essa discussão.

Ribeiro (2019, p. 19) reforça: “Mulheres negras foram historicamente colocadas em um não



lugar, onde suas dores e reivindicações são continuamente deslegitimadas.” A realidade das

quilombolas adiciona a dimensão da territorialidade e da privação de classe. Elas enfrentam o

racismo estrutural, a desigualdade de gênero, a pobreza e, crucialmente, o racismo ambiental e

territorial, que se manifesta na falta de infraestrutura e na violência fundiária (Borges, 2019).

Essa camada de opressão impõe barreiras ao acesso à educação. Não se trata apenas de

vagas, mas da permanência e da qualidade de um ensino que, por vezes, nega a cultura local.

A educação hegemônica tende a invisibilizar as mulheres quilombolas, reforçando um ciclo

de subalternidade. A interseccionalidade, portanto, é a lente necessária para que a Educação

Escolar Quilombola (EEQ) seja construída como uma resposta específica a essa teia complexa

de opressões.

A Interseccionalidade não é apenas sobre a combinação de identidades, mas sobre

como as  estruturas  de  poder  se  cruzam para  produzir  uma experiência  única  de

opressão. Para as mulheres negras, em particular, essa sobreposição de sistemas de

dominação – o patriarcado, o racismo e o capitalismo – cria um impacto que não é

simplesmente  a  soma de  suas  partes,  mas um fenômeno distinto que  exige uma

análise  igualmente  distinta.  É  essa  compreensão  que  nos  permite  ver  a  mulher

quilombola não como 'mulher' mais 'negra' mais 'pobre', mas como um sujeito cuja

condição é definida precisamente por essa intersecção estrutural (Borges, 2019, p.

45)

A citação de Borges (2019) salienta que a experiência da mulher quilombola deve ser

analisada a partir de uma matriz complexa. O desafio do trabalho educacional, nesse sentido,

é reconhecer e nomear cada uma dessas estruturas de opressão raça, classe, gênero e território

para que a intervenção pedagógica não seja superficial, mas atinja as raízes da desigualdade.

A EEQ, ao incorporar o debate sobre a violência territorial e o racismo ambiental em

seu currículo, utiliza a interseccionalidade na prática, transformando a escola em um lócus de

resistência.  Essa  perspectiva  crítica  é  fundamental  para  desnaturalizar  as  vulnerabilidades

impostas historicamente e construir uma consciência de direitos entre as estudantes e toda a

comunidade.

A identidade  quilombola  é  indissociável  da  ancestralidade  e  da  memória  de  luta.

Nascimento (2014, p. 65) afirma que “a ancestralidade é o fio que liga o passado ao presente e

garante a continuidade cultural do povo negro”. A escola quilombola, enquanto instituição

formal, tem o dever de ser um espaço de reafirmação e valorização desses elementos.



As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola (BRASIL,

2012) estabelecem que a escola deve ser construída “em diálogo permanente com a memória,

o território e os saberes tradicionais da comunidade” (BRASIL, 2012, p. 7). Isso implica um

currículo que valorize:

 Histórias de vida e saberes das mulheres mais velhas (parteiras, rezadeiras, guardiãs da

memória) como fonte legítima de conhecimento.

 Práticas culturais (culinária, danças, rituais) como componentes curriculares centrais.

 Conhecimentos agrícolas e ambientais (manejo da terra, uso de plantas medicinais)

como ciência local.

Ao reconhecer e incorporar esses conhecimentos, a EEQ atua como um movimento de

reparação  histórica  e  de  fortalecimento  identitário.  Gomes  (2017,  p.  89)  defende  que  “A

educação negra é um movimento político que recoloca o povo negro como protagonista do

saber e da história”. Essa pedagogia, ao dar "lugar de fala" (Ribeiro, 2019) às mulheres e seus

saberes,  promove a  descolonização do currículo  e  incentiva  a  autoestima e a  consciência

crítica.

A educação quilombola, portanto, não é meramente um anexo ou uma adaptação
curricular; ela é uma afirmação política de reexistência. Ela deve ser um espaço de
produção de um novo letramento, que é a descolonização do olhar. Isso significa não
apenas incluir heróis e  heroínas  negras,  mas reestruturar  o currículo para que os
saberes  e  práticas  comunitárias,  muitas  vezes  guardados  e  transmitidos  pelas
mulheres mais velhas, sejam considerados conhecimentos científicos, complexos e
valiosos, capazes de dialogar em pé de igualdade com o conhecimento hegemônico
(Gomes, 2017, p. 115).

A concepção de Gomes (2017) posiciona a EEQ como uma pedagogia da insurgência, que

inverte  a  lógica  do conhecimento  eurocêntrico  e  androcêntrico.  Ao validar  os  saberes  da

comunidade,  especialmente aqueles preservados pelas matriarcas  e lideranças femininas,  a

escola  cumpre  seu  papel  de  resgate  identitário  e  promove  um aprendizado  significativo,

diretamente relacionado à experiência de vida das alunas.

Essa valorização das narrativas e das práticas culturais, além de fortalecer a identidade,

prepara as jovens quilombolas para serem as novas guardiãs do território e dos conhecimentos

ancestrais. A educação, nesse prisma, é um ato de autodefesa cultural contra a assimilação e o

apagamento histórico.



3. RESULTADOS E DISCUSSÕES

A presença de conteúdos que valorizam a história da comunidade e colocam a mulher

quilombola como sujeito histórico transforma a forma como ela se percebe e é percebida.

Freire (1996, p. 62) afirma que “a leitura crítica do mundo antecede a leitura da palavra”.

Nesse sentido, a EEQ, ao permitir que a mulher quilombola leia e interprete o seu próprio

mundo  (o  quilombo,  suas  lutas,  suas  histórias),  torna-se  um  ato  de  conscientização  e

libertação.

O papel da educação libertadora, no contexto das comunidades oprimidas, é o de
promover  a  práxis,  ou  seja,  a  união  indissociável  entre  a  reflexão  e  a  ação.  O
oprimido, ao tomar consciência de sua condição histórica e não naturalizada, passa a
ser  um  sujeito  ativo  na  transformação  de  sua  realidade.  No  caso  da  mulher
quilombola,  a  educação  deve  ser  o  instrumento  que  lhe  permite  identificar  as
estruturas  de  opressão  (o  racismo,  o  sexismo,  o  territorial)  e  se  organizar  para
desmantelá-las,  tornando-se uma "mulher de palavra"  no sentido pleno, capaz de
nomear e, assim, transformar o seu mundo (Freire, 1996, p. 95).

A pedagogia da práxis de Freire (1996) é central  para o empoderamento feminino

quilombola,  pois  ela  transcende a  mera  alfabetização.  A escola se  torna o espaço onde a

mulher  quilombola  desenvolve  a  consciência  crítica  para  questionar  as  relações  de  poder

internas e externas que a submetem.

A valorização dos saberes femininos ancestrais (Gomes, 2017) resgata a autoestima,

combatendo o sentimento de inferioridade imposto pelo racismo e pelo machismo. A escola

se torna o local onde a experiência de vida da matriarca, da liderança ou da artesã é validada

como saber complexo, invertendo a lógica de subordinação. Isso é crucial para que a jovem

quilombola se perceba como herdeira de uma história de resistência, capaz de moldar o futuro

de sua comunidade.

A educação  instrumentaliza  as  mulheres  quilombolas  com o conhecimento  formal

(linguagem jurídica,  cálculo,  acesso à  informação)  necessário  para  a  atuação  política  e  a

negociação institucional.  O acesso ao letramento político lhes permite articular a luta pelo

território, que é, para o quilombo, a base de sua existência cultural e econômica.

Como  destacado  por  Borges  (2019),  a  violência  territorial  afeta  diretamente  a

autonomia feminina. Portanto, o conhecimento de seus direitos territoriais (CF/88, art. 68 do

ADCT) e  a  capacidade  de organização  (aprendida  e  reforçada  na escola)  transformam as



mulheres em agentes ativos na luta pela titulação das terras. O empoderamento educacional se

manifesta  na  capacidade  de  liderança  e  na  reivindicação  por  autonomia,  tanto  na  gestão

interna dos recursos quanto na representação externa da comunidade.

A  escola  quilombola  desempenha  papel  fundamental  ao  desnaturalizar  violências

simbólicas e práticas discriminatórias historicamente associadas às mulheres negras (Ribeiro,

2019). Ao promover debates sobre gênero e raça a partir de uma perspectiva interna e crítica,

a EEQ contribui para a desconstrução de estereótipos que limitam a atuação profissional e

social feminina.

Esse  processo  se  articula  diretamente  com o impacto  das  ações  afirmativas.  Silva

(2019, p. 125) defende que “as ações afirmativas são mecanismos de reparação histórica que

visam garantir o acesso equitativo a bens e serviços, como a educação”. O acesso de mulheres

quilombolas ao ensino superior (via cotas raciais e políticas de permanência) tem provocado

uma  mobilidade  social  e  um  impacto  comunitário  significativos.  Ao  se  formarem  como

professoras, advogadas, engenheiras ou gestoras, elas retornam às suas comunidades como

referências de sucesso e como agentes de transformação com capacidade técnica para incidir

nos espaços de poder.

As  ações  afirmativas,  quando  aplicadas  a  grupos  que  enfrentam  a
interseccionalidade  de opressões,  como as  mulheres  quilombolas,  não devem ser
vistas  apenas como uma questão de acesso individual,  mas como um projeto de
impacto  comunitário.  Ao  garantir  a  presença  dessas  mulheres  na  universidade,
estamos  investindo  em  quadros  técnicos  e  intelectuais  que  retornarão  aos  seus
territórios com a capacidade de intervenção e liderança necessárias para enfrentar o
racismo estrutural  e  a  violência  fundiária.  É um ciclo virtuoso onde a reparação
histórica individual se traduz em empoderamento coletivo e em sustentabilidade da
própria comunidade quilombola (Silva, 2019, p. 138).

A argumentação de Silva (2019) destaca a função estratégica das ações afirmativas. O

retorno das mulheres quilombolas formadas à comunidade rompe o ciclo da subalternidade e

da dependência externa.  Elas passam a ser as especialistas  locais em áreas cruciais  como

direito, educação e gestão ambiental, assumindo papéis de liderança que antes eram negados

pela ausência de titulação formal.

A universidade, como um espaço de saber formal, equipa essas mulheres com o status

social e o conhecimento técnico para negociar com o Estado e com o mercado em condições

mais  equitativas.  Assim,  a  ação  afirmativa  é,  em  última  instância,  uma  política  de

fortalecimento territorial, garantindo que o futuro do quilombo seja liderado por aquelas que

carregam a história e a ancestralidade local.



4. CONSIDERAÇÕES FINAIS

A  análise  realizada  demonstra,  de  forma  inequívoca,  que  a  Educação  Escolar

Quilombola é um instrumento imprescindível para a superação das desigualdades estruturais

que afetam as mulheres quilombolas. A EEQ, ao adotar a interseccionalidade como prisma e a

pedagogia  da  resistência  como  método,  fortalece  identidades,  amplia  possibilidades  de

participação política  e  econômica,  rompe ciclos  de pobreza  e  promove o empoderamento

feminino  de  forma  integral.  A  educação  é,  de  fato,  um  mecanismo  de  resistência  e  de

reexistência.

No  entanto,  a  garantia  desse  direito  pleno  ainda  está  permeada  por  desafios

persistentes. A efetivação da EEQ exige o enfrentamento do racismo institucional, o combate

à insegurança territorial  e,  sobretudo,  a superação da crise de investimento que impede a

construção  de  escolas  adequadas  e  a  formação  continuada  de  docentes.  Tais  obstáculos

demonstram que, embora a legislação e as diretrizes existam a vontade política e a alocação

orçamentária ainda são insuficientes para transformar o direito em realidade plena.

É,  portanto,  essencial  fortalecer  e  expandir  políticas  públicas  que  consolidem  a

educação quilombola como um direito fundamental e como uma política reparatória efetiva.

Isso inclui a garantia do financiamento, a manutenção das ações afirmativas e a valorização

permanente dos saberes ancestrais.  O investimento na formação continuada de professores

que  atuam  nesses  contextos,  com  foco  nas  Diretrizes  Curriculares,  é  também  um  passo

inadiável para assegurar a qualidade do ensino oferecido.

A luta pela educação das mulheres quilombolas constitui, em essência, uma luta pela

democratização  da  sociedade  brasileira.  Trata-se  de  um processo  que ultrapassa  o acesso

formal  à  escola  e  envolve  o  reconhecimento  pleno  de  sua  condição  enquanto  sujeitas

históricas,  políticas  e  culturais.  Como afirma  Freire  (2005),  a  transformação  social  é  um

caminho  árduo,  porém possível,  desde  que  sustentado  pela  conscientização  crítica  e  pela

participação ativa dos grupos historicamente marginalizados.

Para  as  mulheres  quilombolas,  essa  transformação  passa,  necessariamente,  pela

garantia de uma educação que não apenas assegure direitos, mas que também valorize seus



saberes,  trajetórias  e  modos  de  existir.  Reconhecê-las  como protagonistas  de  sua  própria

história significa fortalecer sua capacidade de liderar, de tomar decisões e de atuar de forma

decisiva na construção do futuro de suas comunidades.

5. REFERÊNCIAS

BORGES, Rosana. O que é Interseccionalidade? São Paulo: Editora Jandaíra, 2019.

BRASIL.  Constituição  da  República  Federativa  do  Brasil  de  1988.  Brasília,  DF:
Presidência da República. 

BRASIL.  Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as Diretrizes e Bases da
Educação Nacional (LDB). Brasília, DF: Presidência da República. 

BRASIL.  Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade Racial.
Brasília, DF: Presidência da República. 

BRASIL.  Lei nº 13.005, de 25 de junho de 2014. Aprova o Plano Nacional de Educação
(PNE). Brasília, DF: Presidência da República. 

BRASIL.  Resolução CNE/CEB nº 8, de 20 de novembro de 2012.  Define as Diretrizes
Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação Básica. Brasília,
DF: CNE. 

CRENSHAW, Kimberlé  Williams.  Demarginalizing  the  Intersection  of  Race  and  Sex:  A
Black  Feminist  Critique  of  Antidiscrimination  Doctrine,  Feminist  Theory  and  Antiracist
Politics. University of Chicago Legal Forum, v. 1, p. 139-167, 1989.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 24. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas por
emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017.

MINAYO, Maria Cecília de Souza.  O desafio da pesquisa social. 14. ed. Rio de Janeiro:
Vozes, 2013.

NASCIMENTO, Elisa Larkin. O Sortilégio da Cor: identidade, raça e gênero no Brasil. 2.
ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2014.

RIBEIRO, Djamila. Lugar de Fala. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019.

SEVERINO,  Antonio  Joaquim.  Metodologia  do  trabalho  científico.  24.  ed.  São  Paulo:
Cortez, 2016.

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Ações afirmativas: direito, história e cultura. São
Paulo: Cortez, 2019.


