
ENTRE CULTURAS E IDENTIDADES: O PAPEL DA ESCOLA NA

FORMAÇÃO DA AUTOESTIMA DE CRIANÇAS E ADOLESCENTES
Isabelly Magalhães de Carvalho 1

Welington Santos Lima  2

Maria Júlia de Moraes 3

RESUMO

Este  artigo  analisa  como  as  relações  étnico-raciais  e  a  identidade  cultural  influenciam  o
desenvolvimento  da  autoestima  de  crianças  e  adolescentes  no  ambiente  escolar.  A  pesquisa,  de
natureza qualitativa e fundamentada em estudos de caso,  investiga de que modo a percepção e o
reconhecimento das próprias origens culturais repercutem na autoimagem dos alunos. O referencial
teórico  integra  as  contribuições  de  Pierre  Bourdieu  (1979;  1983),  sobre  racismo  internalizado  e
relações de poder, e de Frantz Fanon (1952; 1961), acerca da alienação cultural, além das perspectivas
de Axel Honneth (1992), sobre reconhecimento social, e de Homi K. Bhabha (1994), a respeito do
hibridismo cultural. A discussão também incorpora a abordagem de Paulo Freire (1968), que entende a
educação como prática emancipatória, relacionando-a à urgência de um currículo multicultural e de
práticas pedagógicas inclusivas,  em consonância com a Lei  10.639/2003,  que institui  o ensino da
História e Cultura Afro-Brasileira. A transição entre infância e adolescência é considerada uma etapa
decisiva para a constituição da identidade e da autoestima, à luz das contribuições de Erik Erikson
(1968)  e das reflexões de Bhabha (1994)  sobre  múltiplas pertenças  culturais.  Os estudos de caso
revelam  que  práticas  discriminatórias  e  processos  de  marginalização  cultural  comprometem  o
desenvolvimento  saudável  da  autoestima,  enquanto  estratégias  de  valorização  da  diversidade  e
iniciativas  de inclusão favorecem um ambiente  escolar  mais  justo e  integrador.  Conclui-se  que o
fortalecimento  da  identidade  cultural,  associado  a  ações  educativas  voltadas  para  a  equidade,  é
essencial para a formação da autoestima e do sentimento de pertencimento de crianças e adolescentes.

Palavras-chave: Identidade  cultural,  Autoestima,  Relações  étnico-raciais,  Currículo
multicultural, Práticas educacionais inclusivas.

INTRODUÇÃO

 

1 Graduanda  do  Curso  de  Licenciatura  Interdisciplinar  em  Linguagens,  Códigos  e  Suas  Tecnologias  da
Universidade Federal do Sul da Bahia - UFSB, isabellymagcarvalho@gmail.com ;
2 Graduando  pelo  Curso de  Licenciatura  Interdisciplinar  em Linguagens,  Códigos e  Suas  Tecnologias   da
Universidade Federal do Sul da Bahia - UFSB, welingtonlima@csc.ufsb.edu.br  ;   
3 Graduanda pelo  Curso de Licenciatura  Interdisciplinar  em Linguagens,  Códigos e Suas Tecnologias   da
Universidade Federal do Sul da Bahia - UFSB, airemestudos@gmail.com.



As relações étnico-raciais e os processos de construção de identidade cultural exercem

influência  decisiva  na  formação  da  autoestima  de  crianças  e  adolescentes.  No  ambiente

escolar, tais dimensões tornam-se ainda mais centrais, pois é nesse espaço que os sujeitos

vivenciam  experiências  de  reconhecimento,  pertencimento  e  aprendizagem  social  que

contribuem  para  a  consolidação  de  sua  autoimagem.  Este  artigo  busca  analisar  como  a

percepção e o reconhecimento das próprias origens culturais interferem no desenvolvimento

emocional  dos  estudantes,  observando  como  práticas  pedagógicas  inclusivas  ou

discriminatórias impactam sua formação subjetiva.

A pesquisa está fundamentada em um conjunto de referenciais teóricos que dialogam

diretamente com as temáticas de identidade, reconhecimento, cultura e educação. Bourdieu

(1979;  1983)  contribui  para  compreender  as  dinâmicas  de  racismo  internalizado  e  poder

simbólico no espaço escolar; Fanon (1952; 1961) ilumina a compreensão da alienação cultural

e do impacto  da colonialidade na autoimagem; Honneth (1992) oferece subsídios  sobre a

centralidade  do  reconhecimento  para  o  desenvolvimento  moral;  Bhabha  (1994)  discute  o

hibridismo cultural e as identidades fronteiriças; e Paulo Freire (1968) sustenta a perspectiva

de uma educação emancipadora e antirracista. Ademais, a fase da infância e da adolescência é

compreendida a partir de Erik Erikson (1968), que define este período como crucial para a

formação da identidade e para o fortalecimento da autoestima.

O estudo  se  justifica  pela  urgência  de  compreender  como fatores  étnico-raciais  e

culturais  influenciam a experiência  escolar,  sobretudo em um país como o Brasil,  onde a

formação  social  marcada  pela  escravidão  e  pela  desigualdade  racial  ainda  repercute  no

cotidiano  das  instituições  educativas.  Busca-se,  assim,  refletir  sobre  como  práticas

pedagógicas baseadas na diversidade e na equidade podem contribuir para ambientes mais

saudáveis e integradores, em conformidade com a Lei 10.639/2003, que determina o ensino

de História e Cultura Afro-Brasileira.

A  metodologia  adotada  —  estudos  de  caso  qualitativos  —  possibilitou  analisar

situações  concretas,  vivenciadas  por  crianças  e  adolescentes,  e  identificar  como  práticas

discriminatórias  e  processos  de  marginalização  cultural  afetam  o  desenvolvimento  da

autoestima. Os resultados revelam tanto situações de opressão quanto experiências exitosas de



valorização da diversidade,  indicando caminhos possíveis para a transformação da prática

escolar.

Conclui-se,  de maneira  geral,  que o fortalecimento  da identidade  cultural  aliado a

práticas pedagógicas inclusivas é essencial para promover a autoestima, o pertencimento e a

saúde emocional de estudantes em processo de formação.

METODOLOGIA 

A pesquisa  adota  uma  abordagem qualitativa,  com uso  de  estudos  de  caso  como

principal  estratégia  investigativa.  A  escolha  desse  método  permite  compreender  com

profundidade as experiências subjetivas de crianças e adolescentes em diferentes contextos

escolares, observando como fatores étnico-raciais e identitários influenciam suas percepções

sobre si mesmos.

Foram analisadas situações reais observadas no cotidiano escolar, envolvendo relatos

de estudantes e episódios que evidenciam práticas de discriminação, invisibilização cultural

ou valorização da diversidade. As análises foram conduzidas à luz dos referenciais teóricos de

Bourdieu,  Fanon,  Honneth,  Bhabha,  Freire  e  Erikson,  buscando  identificar  como  essas

experiências repercutem na construção da autoestima.

O estudo também considera os marcos legais que orientam as práticas pedagógicas

voltadas  para  relações  étnico-raciais  no  Brasil,  especialmente  a  Lei  10.639/2003,  que

fundamenta a necessidade de inclusão curricular  da História e Cultura Afro-Brasileira.  As

fontes  analisadas  incluem  textos  literários,  reportagens,  narrativas  orais  e  observações

interpretativas, todas tratadas segundo princípios éticos de sigilo e respeito à identidade dos

participantes.

REFERENCIAL TEÓRICO



1. Identidade cultural e reconhecimento

A identidade cultural é compreendida, neste estudo, como um processo dinâmico que

articula elementos sociais, históricos e subjetivos. Nesse sentido, a teoria do reconhecimento

de Axel Honneth (1992) é fundamental para compreender como a autoestima se desenvolve

nas interações sociais. Para o autor, a ausência de reconhecimento gera formas de desrespeito

que comprometem a integridade psíquica dos sujeitos, afetando diretamente sua autoimagem.

Complementarmente, Frantz Fanon (1952; 1961) discute a alienação cultural provocada pelo

colonialismo  e  pelo  racismo,  evidenciando  como  tais  estruturas  podem  levar  crianças  e

adolescentes  a  negar  suas  próprias  raízes.  O  racismo,  quando  internalizado,  produz

sentimentos de inadequação e inferioridade.

2. Hibridismo e múltiplas pertenças

Homi K. Bhabha (1994) contribui  ao analisar a identidade a partir  da noção de

hibridismo  cultural,  conceito  que  reconhece  o  entrelaçamento  de  diferentes  referenciais

culturais na constituição dos sujeitos. Tal perspectiva é central para compreender a realidade

brasileira, marcada pela pluralidade de origens e pela convivência de identidades múltiplas,

especialmente durante a transição da infância para a adolescência, que Erik Erikson (1968)

caracteriza como um período decisivo para a formação da identidade.

3. Poder simbólico e racismo escolar

 Pierre  Bourdieu  (1979;  1983)  é  essencial  para  compreender  como  as  estruturas

escolares reproduzem desigualdades por meio do poder simbólico e da violência simbólica.

No  contexto  das  relações  étnico-raciais,  esse  autor  ajuda  a  interpretar  como  práticas

aparentemente neutras podem reforçar hierarquias raciais, marginalizando estudantes negros e

indígenas.

4. Educação emancipadora e práticas antirracistas



 

Paulo Freire (1968) enfatiza que a educação deve ser libertadora, crítica e centrada

na realidade dos estudantes. Tal perspectiva reforça a importância de currículos multiculturais

e  práticas  pedagógicas  inclusivas,  que  valorizem  identidades  e  saberes  historicamente

subalternizados. A Lei 10.639/2003, nesse contexto, é um instrumento essencial para garantir

a  abordagem  das  relações  étnico-raciais  no  ambiente  escolar.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Os resultados obtidos a partir dos estudos de caso evidenciam que o desenvolvimento da

autoestima  de  crianças  e  adolescentes  está  profundamente  condicionado  pelas  formas  de

reconhecimento  presentes  no  ambiente  escolar.  As  experiências  relatadas  mostram que  a

ausência  de  representatividade,  o  preconceito  racial  e  a  desvalorização  das  identidades

culturais atuam diretamente na construção da autoimagem dos estudantes, revelando que a

escola  pode  tanto  reproduzir  desigualdades  históricas  quanto  promover  processos  de

emancipação.

As  observações  indicam  que  a  invisibilização  das  origens  culturais  dos  alunos  se

configura como forma de violência simbólica,  conforme discute Bourdieu (1979). Quando

crianças e jovens não se reconhecem nos conteúdos, nas referências visuais, nas narrativas

históricas  e  nos  exemplos  valorizados  pela  escola,  passam  a  internalizar  uma  percepção

negativa  de  si,  entendendo  que  suas  experiências  e  pertencimentos  não  são  socialmente

validados. Esse processo dialoga com Fanon (1952), que explica como a alienação cultural

leva  o  indivíduo  a  incorporar  padrões  que  o  afastam de  sua  própria  identidade,  gerando

sentimentos de inadequação e fragilidade emocional.

Os episódios de discriminação observados nos contextos estudados também reforçam a

vulnerabilidade emocional dos estudantes. Comentários depreciativos, apelidos relacionados a

características fenotípicas e atitudes de inferiorização afetam especialmente adolescentes, fase

em que, segundo Erikson (1968), a constituição da identidade psicossocial é central. A falta

de intervenção adequada por parte da escola contribui para que esses eventos ganhem força e 



se tornem parte do cotidiano, aprofundando a insegurança, o isolamento e o sentimento de não

pertencimento.

Apesar  disso,  os  resultados  mostram  que  práticas  pedagógicas  fundamentadas  no

reconhecimento  e  na  valorização  da  diversidade  produzem efeitos  positivos  relevantes.  A

introdução  de  conteúdos  que  abordam  a  história  e  cultura  afro-brasileira,  atividades  de

expressão identitária e ações que incentivam a autoestima, quando implementadas de maneira

contínua,  transformam  a  relação  dos  estudantes  com  o  espaço  escolar.  A  teoria  do

reconhecimento  de  Honneth  (1992)  ajuda  a  compreender  esse  processo:  ao  serem vistos,

ouvidos e valorizados, os alunos desenvolvem autoconfiança, autorrespeito e sentimento de

estima social.

Também  se  observa  que,  ao  considerar  as  identidades  culturais  como  múltiplas  e

dinâmicas,  conforme  propõe  Bhabha  (1994),  a  escola  contribui  para  que  crianças  e

adolescentes compreendam suas próprias trajetórias de maneira mais ampla,  reconhecendo

que  pertencem  a  diferentes  espaços,  culturas  e  narrativas.  Essa  perspectiva  favorece  a

construção  de  uma  identidade  mais  flexível  e  fortalecida,  especialmente  em  contextos

marcados por relações interculturais e experiências de hibridismo.

As  práticas  dialogadas  e  a  valorização  da experiência  dos  estudantes,  inspiradas  na

pedagogia emancipatória de Freire (1968), demonstraram ser fundamentais para a superação

de situações de silenciamento e invisibilidade.  A criação de espaços de diálogo, rodas de

conversa e atividades de reflexão crítica permitiu que os estudantes ressignificassem episódios

de  discriminação,  compreendendo-os  não  como  falhas  individuais,  mas  como  fenômenos

estruturais  que  podem  e  devem  ser  enfrentados  coletivamente.  Tais  práticas  reforçam  a

importância da Lei 10.639/2003, que, ao exigir o ensino da história e cultura afro-brasileira,

contribui para a construção de currículos mais inclusivos e representativos.

De maneira geral, os dados analisados revelam que práticas discriminatórias e processos

de  marginalização  cultural  têm  impacto  direto  e  negativo  na  autoestima  de  crianças  e

adolescentes, comprometendo seu desenvolvimento emocional, social e escolar. Por outro 



lado, ações educativas baseadas na valorização da diversidade, no reconhecimento identitário

e em práticas  pedagógicas  inclusivas  demonstram potencial  transformador,  fortalecendo  o

sentimento  de  pertencimento  e  contribuindo  para  a  construção de  uma autoimagem mais

positiva.  Conclui-se que o ambiente  escolar,  quando orientado por  perspectivas  críticas  e

plurais,  desempenha papel  central  na formação da autoestima e na garantia  de  trajetórias

educativas mais justas e equitativas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A análise desenvolvida ao longo deste estudo permitiu compreender que a autoestima

de crianças  e adolescentes  é diretamente influenciada pelas relações étnico-raciais  e pelos

processos  de  reconhecimento  cultural  presentes  no  ambiente  escolar.  Os  estudos  de  caso

demonstraram que práticas discriminatórias, a invisibilização de identidades e a ausência de

representatividade  comprometem  a  formação  da  autoimagem  dos  estudantes,  produzindo

impactos emocionais e sociais que se estendem para além do espaço escolar. Esses resultados

confirmam as discussões de Bourdieu (1979; 1983) e Fanon (1952; 1961), que indicam como

estruturas de poder e mecanismos de alienação cultural moldam subjetividades e reforçam

desigualdades históricas.

Por  outro  lado,  as  experiências  analisadas  evidenciam  que  ações  pedagógicas

fundamentadas  na  valorização  da  diversidade,  na  escuta  ativa  e  no  reconhecimento  das

identidades culturais desempenham papel decisivo na construção de trajetórias mais positivas.

Quando o ambiente escolar se orienta por práticas inclusivas e promove a participação dos

estudantes como sujeitos de sua própria história,  observa-se fortalecimento da autoestima,

maior autonomia e desenvolvimento de um sentimento de pertencimento. A perspectiva do

reconhecimento, conforme discutida por Honneth (1992), revela-se essencial  para entender

como crianças e adolescentes constroem sua autoconfiança a partir da forma como são vistos,

acolhidos e valorizados.

As  reflexões  propostas  por  Bhabha  (1998)  também  contribuíram  para  ampliar  a

compreensão de identidade cultural como processo dinâmico, marcado pelo hibridismo e pela 



multiplicidade de pertencimentos.  Nesse sentido,  a escola se apresenta como espaço onde

essas  identidades  podem  ser  exploradas,  afirmadas  e  integradas,  desde  que  haja

intencionalidade  pedagógica  e  compromisso  ético  com  a  diversidade.  A  pedagogia

emancipatória de Freire (1968) reforça essa perspectiva ao defender uma educação dialógica,

crítica e capaz de transformar a relação do estudante consigo mesmo, com o outro e com o

mundo.

Os resultados  encontrados enfatizam ainda  a  importância  de políticas  educacionais

como a Lei 10.639/2003, que institucionaliza o ensino da história e cultura afro-brasileira e

reafirma  o  papel  da  escola  na  promoção  da  equidade.  A  implementação  efetiva  dessa

legislação se mostra fundamental para garantir currículos mais inclusivos, que representem as

diversas  identidades  presentes  na  sociedade  brasileira  e  contribuam  para  superar

desigualdades estruturais.

Diante do exposto, conclui-se que o fortalecimento da identidade cultural,  aliado a

práticas pedagógicas inclusivas e ao compromisso com a justiça social,  constitui elemento

indispensável para o desenvolvimento saudável da autoestima de crianças e adolescentes. A

escola,  enquanto  espaço  formativo  e  socializador,  tem  responsabilidade  central  nesse

processo, podendo se tornar ambiente de enfrentamento ao racismo e de promoção de novas

possibilidades subjetivas.

Por fim, ressalta-se a necessidade de novas pesquisas que aprofundem a relação entre

identidade,  reconhecimento  e  práticas  pedagógicas,  especialmente  considerando diferentes

contextos  escolares  e  realidades  socioculturais.  Investigação  contínua  nesse  campo  pode

contribuir  para  o  aprimoramento  de  políticas  públicas,  formação  docente  e  estratégias

pedagógicas  capazes  de garantir  que  todos os  estudantes  tenham acesso  a  uma educação

verdadeiramente democrática, plural e emancipadora.

REFERÊNCIAS 



BHABHA, H. K. O Local da Cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1994.

BOURDIEU, P. A Distinção: Crítica Social do Julgamento. São Paulo: Edusp, 1979.

FANON, F. Pele Negra, Máscaras Brancas. Salvador: EDUFBA, 1968.

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. 17ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1968.

HONNETH, A. Luta por Reconhecimento: A Gramática Moral dos Conflitos Sociais. São
Paulo: Editora 34, 1992.


