
ANCESTRALIDADE E IDENTIDADE AFRO-BRASILEIRA NO

ENSINO DE TEATRO: PRÁTICAS PEDAGÓGICAS DO PIBID-

TEATRO EM MACAPÁ E SANTANA
Luciano Cardoso de Melo 1

Brenda Martins Lobato 2

Henrique Furtado Mory 3

Letícia Martins de Pinho Brito 4

Adriana Moreira Silva5

RESUMO

Este resumo  refere-se as ações desenvolvidas por quatro bolsistas do PIBID-TEATRO vinculado a
Universidade  Federal  do  Amapá.  O  intuito  é  apresentar  perspectivas  diferentes  sobre  o
desenvolvimento das ações do programa que acontece em três escolas distintas, porém, norteados pela
busca por  afrorreferenciar  o ensino de Teatro.  O programa acontece em três  escolas situadas nos
municípios  de  Macapá e  Santana,  no estado do Amapá.  As  escolas,  atendem,  respectivamente,  o
Ensino fundamental II e o Ensino Fundamental I. Os meses de fevereiro e março foram destinados a
etapa de observação, cuja proposta foi desenvolver por meio das lentes fenomenológica (corporeidade,
espacialidade  e  mundaneidade)  um olhar  sem conceitos  pré-existentes  sobre  os  espaços  escolares
(Machado, 2010). Com isso, observamos nos diferentes contextos: a relação dos estudantes com o
componente Artes; o papel do (a) professor (a); os processos de ensino-aprendizagem e a importância
do acesso à cultura na Educação Básica. No período de fevereiro a junho/2025 trabalhamos a temática
“Ancestralidade e Identidade Afro e Afro-brasileira” no qual  a temática deveria ser desenvolvida a
partir  da  história  de Aqualtune,  princesa e  comandante  militar  do Reino do Congo e  as  diversas
versões  e  narrativas  sobre  a  boneca  Abayomi.  A  partir  disso  cada  escola  elaborou  uma  prática
artística-pedagógica:  A Escola  Estadual  Maria  do  Carmo Viana  do  Anjos  situada  na  zona  Norte
(região  periférica  de  Macapá)   desenvolveu  junto  ao  7º  e  9º  ano  sobre  Aqualtune,  princesa  e
comandante militar do Reino do Congo; a  Escola Estadual Barão do Rio Branco (região central)
elaborou junto 6º e 8º, por fim, a Escola Municipal Iranilde de Araújo Ferreira (região periférica de
Santana) desenvolveu com o 2ª ano sobre a boneca Abayomi.

Palavras-chave: pibid,, artístas-educadores, teatro, educação afrorreferenciada, artes.

1 Graduando  do  Curso  de  Licenciatura  em  Teatro  na  Universidade  Federal  do  Amapá  -  UNIFAP/AP,
atorlucinaomelo03@gmail.com;
2 Graduanda  do  Curso  de  Licenciatura  em  Teatro  na  Universidade  Federal  do  Amapá  -  UNIFAP/AP,
brendaalobato01@gmail.com;
3 Graduando  do  Curso  de  Licenciatura  em  Teatro  na  Universidade  Federal  do  Amapá  -  UNIFAP/AP,
nickinhomory@gmail.com  ;  
4 Graduanda  do Curso  de Licenciatura  em Teatro  na  Universidade  Federal  do  Amapá  -  UNIFAP/AP,  leti-
stein@hotmail.com;
5 Professor orientador: Doutora em Teatro, Licenciatura em Teatro - AP,adriana.silva@unifap.br



INTRODUÇÃO

        A monitoria e a iniciação à docência constituem espaços fundamentais de formação no

ensino universitário, especialmente por possibilitarem o desenvolvimento de experiências que

ampliam  o  repertório  teórico-prático  de  futuros  professores.  No  campo  da  Arte  e,

particularmente,  do Teatro, essas vivências assumem relevância ainda maior, considerando

que, historicamente, o ensino das linguagens artísticas no Brasil ocupou um papel secundário

na educação básica. Durante décadas, o Teatro permaneceu restrito a práticas complementares

ou voltadas ao apoio de outras áreas do currículo, cenário que começou a se transformar a

partir  da  LDB 9.394/1996  e  dos  PCN/1998,  que  fortaleceram  a  presença  da  Arte  como

componente formativo e reconheceram seu potencial humanizador.

        Nesse contexto, o Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID)

representa um eixo estruturante para a consolidação de práticas pedagógicas que valorizem a

Arte  e promovam o diálogo entre  universidade  e escola  pública.  Os bolsistas  do PIBID–

Teatro da Universidade Federal  do Amapá atuaram em escolas  estaduais  e  municipais  de

Macapá  e  Santana,  desenvolvendo  ações  fundamentadas  na  afro-referência,  na  educação

antirracista  e  nas  pedagogias  decoloniais.  Como  afirma  Gomes  (2005),  “a  escola  que

reconhece  as  ancestralidades  negras  rompe  silenciamentos  e  cria  condições  de

pertencimento”.  Esse princípio orientou a escolha da temática em consonância com a Lei

10.639/2003  e  com a  urgência  de  discutir  ancestralidade  e  identidade  afro-brasileira  nas

escolas do Amapá.

        A relevância deste estudo decorre do reconhecimento de que o racismo estrutural ainda

permeia  práticas  escolares,  discursos  cotidianos  e  a  formação  das  identidades  infantis.

Munanga  (2004)  destaca  que  “o  enfrentamento  ao  racismo  exige  ações  pedagógicas

conscientes,  capazes  de  desnaturalizar  estereótipos  e  transformar  percepções”.  Assim,

compreender como a Arte e o Teatro podem contribuir para a desconstrução de preconceitos

tornou-se um eixo central das observações, análises e intervenções pedagógicas realizadas. A

pesquisa justifica-se, portanto, pela necessidade de desenvolver práticas docentes sensíveis,

críticas e alinhadas à realidade sociocultural amapaense.



        Este artigo tem como objetivo descrever e analisar as contribuições pedagógicas do

primeiro  módulo  do  PIBID-Teatro,  enfatizando  como  as  práticas  afro-referenciadas

potencializaram reflexões sobre identidade, corporeidade, memória e ancestralidade. Busca-se

relatar as experiências vivenciadas nas três escolas participantes, destacando especificidades

de  cada  contexto,  avanços  observados  e  desafios  enfrentados  ao  longo  das  etapas  de

observação, planejamento e intervenção.

        A metodologia adotada caracteriza-se como relato de experiência, de natureza descritiva,

fundamentado  em vivências  ocorridas  entre  fevereiro  e  junho  de  2025.  Inicialmente,  foi

realizada a etapa de observação, guiada pelas lentes fenomenológicas propostas por Machado

(2010): corporeidade,  espacialidade e mundaneidade.  Essa perspectiva permitiu observar o

cotidiano escolar  sem pré-conceitos,  compreendendo relações,  afetos,  tensões  e modos de

existir no espaço educativo. Tal etapa foi essencial para diagnosticar especificidades de cada

turma e orientar o planejamento das regências.

        Durante o módulo, os bolsistas atuaram coletivamente, sob coordenação da professora

Adriana  Moreira  e  supervisão  de  docentes  das  escolas  parceiras.  Cada  dupla  ou  bolsista

assumiu  uma  instituição:  Brenda  Martins  Lobato  e  Letícia  Martins  de  Pinho  Brito

desenvolveram suas práticas na Escola Estadual Maria do Carmo Viana dos Anjos, na zona

norte  de  Macapá,  com turmas  de  7º  e  9º  ano;  Henrique  Furtado  Mory  atuou  na  Escola

Estadual  Barão do Rio Branco,  com turmas de 6º e  8º  ano;  e  Luciano Cardoso de Melo

desenvolveu sua prática na Escola Municipal Iranilde de Araújo Ferreira, em Santana, com o

2º ano do Ensino Fundamental.

        As práticas afro-referenciadas foram estruturadas a partir de dois eixos narrativos: a

história de Aqualtune, princesa e comandante militar do Reino do Congo, e a simbologia da

boneca Abayomi, produzida por mulheres negras durante a travessia atlântica. Além desses

temas,  foram  incorporadas  discussões  sobre  marabaixo,  batuque,  manifestações  culturais

locais  e  exercícios  teatrais  que  dialogavam  com oralidade,  corporeidade  e  construção  de

identidade.  O  Teatro  configurou-se,  assim,  como  ferramenta  de  afirmação  cultural  e

democratização do conhecimento.



        Os recursos metodológicos empregados incluíram jogos teatrais, rodas de conversa,

contação de histórias, dinâmicas corporais, teatro de sombras, teatro de bonecos, atividades de

desenho e  pintura  e  registros  livres.  Buscou-se  compreender  os  interesses  das  crianças  e

adolescentes para oferecer uma pedagogia conectada às realidades vividas. Foram observadas 

situações de racismo, bullying e preconceitos internalizados, o que evidenciou a importância

de um trabalho continuado e cuidadoso.

        Ao longo das intervenções, foram identificados avanços significativos, como o aumento

do interesse pelas aulas, o fortalecimento da autoestima de crianças negras, a ampliação do

repertório cultural e o desenvolvimento de práticas colaborativas entre as turmas. Também

emergiram desafios  como resistências  familiares,  concepções  equivocadas  sobre  símbolos

culturais afro-brasileiros e dificuldades relacionadas a metodologias tradicionais, o que exigiu

constantes reflexões pedagógicas.

         A experiência desenvolvida na Escola Municipal Iranilde de Araújo Ferreira evidenciou

como a  afro-referência  pode transformar  relações  em sala  de aula,  especialmente  quando

mediada pelo Teatro e por uma escuta sensível. A confecção das Abayomis, os jogos cênicos

e a exploração do marabaixo constituíram momentos significativos que favoreceram vínculos,

pertencimento e consciência histórica.

        Dessa forma, este artigo sintetiza as aprendizagens, desafios e conquistas vivenciadas no

módulo inicial do PIBID–Teatro, evidenciando que práticas artísticas e afro-referenciadas são

fundamentais para a construção de uma educação antirracista, crítica e afetiva. Os resultados

indicam que o Teatro,  aliado à ancestralidade,  favorece processos de humanização, rompe

silêncios históricos e contribui para a formação de sujeitos culturalmente conscientes.

METODOLOGIA 

        A metodologia  adotada  neste  estudo  foi  estruturada  em três  etapas:  observação,

planejamento e intervenção pedagógica. Todo o processo ocorreu em três escolas públicas

localizadas  nos municípios  de Macapá e Santana,  envolvendo quatro bolsistas do PIBID–

Teatro. A atuação distribuiu-se conforme a organização institucional do programa, garantindo



vivências distintas, mas articuladas por uma mesma proposta formativa. O foco metodológico

esteve alinhado às práticas do ensino de Teatro e à educação antirracista.

    Na  primeira  etapa,  dedicada  à  observação,  os  bolsistas  buscaram  compreender  o

território  escolar,  analisando  dinâmicas  internas,  relações  sociais,  perfil  das  turmas  e

demandas 

específicas.  A  fenomenologia  da  percepção  de  Merleau-Ponty  orientou  esse  momento,

permitindo que se percebesse o ambiente em sua totalidade: corporalidades, afetos, silêncios,

resistências e modos de interação. Essa análise inicial fundamentou o planejamento posterior,

garantindo que as ações pedagógicas dialogassem com as realidades observadas.

           As vivências foram realizadas em três instituições: a Escola Estadual Maria do Carmo

Viana dos Anjos, onde duas bolsistas atuaram com turmas do 7º e 9º ano; a Escola Estadual

Barão do Rio Branco, onde ocorreu a experiência  de Henrique Furtado Mory; e a Escola

Municipal Iranilde de Araújo Ferreira, onde o bolsista Luciano Cardoso de Melo desenvolveu

atividades com estudantes do 2º ano. Cada escola apresentou demandas,  ritmos e desafios

distintos, exigindo adaptações metodológicas específicas.

    A  segunda  etapa  consistiu  no  planejamento  pedagógico  coletivo,  guiado  por

referenciais  do  teatro-educação  e  da  afroreferenciação.  Nesse  processo,  foram  estudados

autores  como  Freire,  Vygotsky,  Boal  e  Spolin,  de  modo  a  selecionar  metodologias  que

favorecessem expressão,  imaginação,  análise  crítica  e  construção  identitária.  Os  bolsistas

também  incorporaram  elementos  culturais  afro-brasileiros,  como  bonecas  Abayomi,

narrativas de resistência, marabaixo e histórias ancestrais.

     A terceira etapa envolveu as intervenções práticas em sala de aula. Nas turmas do 7º e

9º ano, as atividades foram organizadas em torno da figura histórica de Aqualtune, permitindo

reflexões sobre ancestralidade e resistência. No 2º ano, o trabalho concentrou-se na criação da

boneca Abayomi, favorecendo pertencimento e autoestima. Já na Barão do Rio Branco, as

ações  envolveram  observação  de  práticas  discriminatórias  e  elaboração  de  estratégias

pedagógicas antirracistas.



    Para alcançar  esses objetivos,  foram utilizadas  metodologias ativas que integravam

corpo, imaginação e afetividade. Os jogos teatrais de Spolin, as dinâmicas de improvisação e

os princípios  do Teatro do Oprimido de Boal  fundamentaram atividades  que estimulavam

participação,  criatividade  e  pensamento  crítico.  Rodas  de conversa,  contação de histórias,

teatro  de  sombras  e  teatro  de  bonecos  também  compuseram  o  repertório  metodológico

empregado.

    

               

                Durante todo o processo, registrou-se o desenvolvimento dos estudantes por meio

de anotações de campo, relatos descritivos e autoavaliações reflexivas dos bolsistas. Esses

registros  permitiram  identificar  avanços  na  expressão  oral,  fortalecimento  da  autoestima,

reconhecimento identitário e maior abertura ao diálogo em sala de aula. O acompanhamento

contínuo assegurou coerência entre teoria e prática.

    Também  foram  observados  desafios  pedagógicos  significativos,  como  resistência

inicial  dos estudantes,  dificuldades  de concentração e forte  presença de práticas  escolares

mecanizadas.  A  partir  dessas  constatações,  foram  necessárias  adaptações  constantes  das

estratégias, garantindo que cada atividade respeitasse a faixa etária, os níveis de compreensão

e os contextos socioculturais dos grupos. Esse processo reafirmou a importância da mediação

sensível e situada.

    Por fim, toda a metodologia foi orientada pelo compromisso ético do PIBID com a

formação docente crítica, humanizadora e antirracista. As etapas de observação, planejamento

e intervenção foram articuladas de maneira a promover vivências transformadoras tanto para

os  estudantes  quanto  para  os  bolsistas.  Assim,  a  metodologia  consolidou  um  percurso

formativo que valoriza a autonomia, a ancestralidade, a ludicidade e a construção coletiva do

conhecimento.

REFERENCIAL TEÓRICO



     O  referencial  teórico  que  fundamenta  esta  pesquisa  articula  educação  crítica,

afroreferenciação  e  práticas  teatrais,  permitindo  compreender  como  a  teoria  orientou  as

experiências  vivenciadas  pelos  quatro  bolsistas  do  PIBID–Teatro  em escolas  públicas  de

Macapá e Santana. De acordo com Freire (1996), toda prática educativa nasce da relação entre

sujeitos,  territórios  e  contextos  sociais,  e  essa  perspectiva  guiou  a  atuação  do  grupo  ao

adentrar  os  espaços  escolares.  As  três  instituições  envolvidas  apresentaram  realidades

distintas, mas igualmente marcadas por desigualdades e desafios pedagógicos que exigiram

constante análise e reflexão.

       Historicamente,  o  ensino  de  Teatro  ocupou  posição  marginal  dentro  da  educação

brasileira,  sendo reconhecido como componente curricular  apenas após a LDB/1996. Essa

mudança permitiu  que o teatro fosse compreendido como área de conhecimento capaz de

desenvolver sensibilidade, imaginação e autonomia. A atuação dos bolsistas nas três escolas

reforçou essa compreensão, pois as atividades teatrais contribuíram para o desenvolvimento

cognitivo e social dos estudantes, conforme defendido por Vygotsky (1984), que destaca a

importância da criação simbólica no processo de aprendizagem.

        A afroreferenciação constituiu eixo central  das intervenções pedagógicas. Segundo

Nilma  Lino  Gomes  (2017),  a  valorização  da  ancestralidade  negra  e  das  memórias  afro-

brasileiras  deve  ser  compromisso  ético  da  prática  docente.  Essa  perspectiva  orientou  os

trabalhos desenvolvidos: Brenda Martins Lobato e Letícia Martins de Pinho Brito trabalharam

a história de Aqualtune com turmas do 7º e 9º ano; Luciano Cardoso de Melo abordou a

identidade e o pertencimento por meio da boneca Abayomi com o 2º ano; e Henrique Furtado

Mory acompanhou processos de enfrentamento ao racismo na Escola Barão do Rio Branco.

Tais ações dialogam com Munanga (2005), que defende a descolonização do currículo como

processo de reconstrução identitária.

        Durante a Etapa de Observação, o grupo percebeu que a complexidade do ambiente

escolar requer metodologias sensíveis e flexíveis. A fenomenologia da percepção de Merleau-

Ponty (1945) auxiliou na leitura das corporalidades, dos afetos, dos silêncios e das relações



entre  os  alunos.  Essa  compreensão  mais  profunda  do  espaço  permitiu  que  os  bolsistas

planejassem práticas mais coerentes com a realidade vivida pelos estudantes, especialmente

diante de situações de bullying, preconceito racial e fragilidades emocionais observadas nas

turmas.

         As práticas pedagógicas aplicadas dialogaram com os jogos teatrais de Spolin (2008) e

com  o  Teatro  do  Oprimido  de  Boal  (1998).  Foram  utilizadas  dinâmicas  corporais,

improvisações,  contação  de  histórias,  rodas  de  conversa,  teatro  de  bonecos  e  teatro  de

sombras. Em cada escola, essas metodologias foram adaptadas às faixas etárias e demandas

específicas: no trabalho com a Abayomi, emergiram reflexões sobre identidade e autoestima;

na narrativa de Aqualtune, os adolescentes demonstraram engajamento histórico; e na escola

de Henrique, 

o debate racial ganhou centralidade. Assim, o teatro tornou-se espaço de expressão, escuta e

reconstrução simbólica.

     Entretanto,  desafios  significativos  foram  identificados.  Muitos  estudantes  estavam

habituados à cópia mecânica e à ausência de reflexão, o que dificultava perceber o teatro

como conhecimento.  Piaget (1976) destaca que a aprendizagem significativa exige relação

entre experiência e assimilação, o que se confirmou nas práticas desenvolvidas. Diante disso,

a  mediação  pedagógica  buscou  estimular  autonomia,  criatividade,  leitura  de  mundo  e

construção de sentido, aproximando ludicidade e pensamento crítico.

        Em síntese, o conjunto de referenciais teóricos utilizados demonstrou que as experiências

dos quatro bolsistas, apesar de realizadas em escolas diferentes,  constituíram um percurso

coletivo  interdisciplinar,  antirracista  e  humanizador.  A articulação entre  afroreferenciação,

fenomenologia,  pedagogia crítica e práticas teatrais  possibilitou transformações visíveis no

engajamento, na identidade e na consciência histórica dos estudantes. Dessa forma, o ensino

de  Teatro  no  âmbito  do  PIBID  reafirma-se  como  prática  política,  ética  e  sensível,

comprometida com a emancipação humana e a democratização do conhecimento.

RESULTADOS E DISCUSSÃO



Os  resultados  das  intervenções  mostraram  que  as  práticas  afro-referenciadas

impactaram  diretamente  a  identidade  e  o  engajamento  dos  estudantes.  Crianças  negras

demonstraram maior  segurança  para  compartilhar  experiências  e  reconhecer  elementos  da

cultura afro-brasileira, o que confirma a perspectiva de Gomes (2005) sobre a importância de

práticas  que  valorizem  ancestralidade  e  pertencimento  no  combate  aos  silenciamentos

históricos presentes na escola.

       Metodologicamente, as atividades fundamentadas em jogos teatrais e dinâmicas corporais

criaram um ambiente  participativo  e  criativo.  Conforme Spolin  (2001),  o  aprendizado  se

fortalece  pela  ação  e  pela  experimentação,  o  que  foi  observado  na  autonomia,  na

espontaneidade e no interesse dos estudantes ao trabalhar improvisações, teatro de sombras,

construção de personagens e expressão corporal, ampliando o envolvimento nas aulas de Arte.

     Observou-se também melhoria nas relações interpessoais, com redução de conflitos e

maior  abertura  para  discutir  situações  de  racismo  e  bullying  identificadas  na  observação

inicial. As 

práticas  decoloniais,  aliadas  ao  teatro  e  à  oralidade,  favoreceram sensibilidade,  diálogo e

cooperação. Assim, os resultados indicam que o Teatro, articulado à afro-referência, promove

humanização,  consciência  histórica  e  fortalecimento  emocional,  reafirmando  o  papel  do

PIBID como espaço formativo transformador.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Em  síntese,  o  PIBID-Teatro  desempenhou  papel  central  na  formação  docente  ao

promover  práticas  colaborativas,  troca  de  saberes  e  fortalecimento  do  trabalho  coletivo,

permitindo enfrentar  desafios,  ampliar  perspectivas  e consolidar  metodologias sensíveis às

questões  raciais  e  culturais  presentes  nas  escolas.  Ao  longo  do  módulo,  observaram-se

avanços no desenvolvimento criativo dos estudantes, no entendimento da afro-referência e na

capacidade dos bolsistas de mediar conflitos, estimular participação e fortalecer vínculos. Os

resultados  evidenciam  que  o  Teatro,  aliado  à  educação  antirracista,  transformou  relações

escolares e ampliou repertórios culturais, contribuindo para a formação de sujeitos críticos e



conscientes.  A  experiência  também  reforça  a  necessidade  de  aprofundar  pesquisas  que

articulem arte, identidade e decolonialidade, reafirmando o PIBID como espaço de inovação

pedagógica, crescimento profissional e promoção da justiça social.

AGRADECIMENTOS 

       Agradecemos à CAPES pelo apoio ao nosso percurso formativo, à coordenadora Adriana

Moreira pelo incentivo constante e às nossas supervisoras por nos motivarem à pesquisa e ao

aprimoramento das práticas pedagógicas. Este trabalho é resultado do esforço conjunto das

quatro autoras e autores envolvidos.

REFERÊNCIAS 

CARINE, Bárbara. Como ser  um educador antirracista. Rio  de Janeiro:  Record,  2020.

Acesso em: 9 abr. 2025.

EVARISTO, Conceição. Escrevivências: identidade, gênero e raça. 2. ed. Belo Horizonte:

Mazza, 2017. Acesso em: 19 mar. 2025.

PIAGET, Jean. A psicologia da criança. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1995. Acesso em: 9

mar. 2025.

FELDENKRAIS, Moshe. Consciência pelo movimento. São Paulo: Summus, 1980. Acesso

em: 2 fev. 2025.

LABAN, Rudolf. Domínio do movimento. São Paulo: Summus, 1978. Acesso em: 28 abr.

2025.



BOAL,  Augusto. Teatro  do  oprimido  e  outras  poéticas  políticas. Rio  de  Janeiro:

Civilização Brasileira, 2009. Acesso em: 23 abr. 2025.

BOAL,  Augusto. Jogos  para  atores  e  não-atores. 11.  ed.  Rio  de  Janeiro:  Civilização

Brasileira, 2011. Acesso em: 8 fev. 2025.

SPOLIN, Viola. Improvisação para o teatro. São Paulo: Perspectiva, 2006.  Acesso em: 7

mar. 2025.

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 2018.

Disponível em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br. Acesso em: 7 fev. 2025.

MACHADO,  Adilbênia  Freire; OLIVEIRA,  Eduardo  David  de. Filosofia  africano-

brasileira:  ancestralidade,  encantamento  e  educação  afrorreferenciada. Cuadernos  de

Filosofía  Latinoamericana,  v.  43,  n.  126,  p.  1–13,  jan./jun.  2022.  DOI:

10.15332/25005375.7512. Acesso em: 20 abr. 2025.


