
O ARTIVISMO COMO FERRAMENTA DIDÁTICA PARA O ENSINO DE

FILOSOFIA EM ESCOLAS DO ENSINO MÉDIO

Lucas Rocha Faustino1

Adriana Alves de Lima Lopes2

RESUMO

O presente  trabalho  tem  como  objetivo  analisar  o  potencial  pedagógico  do  artivismo  —
entendido como a articulação entre arte e ativismo — no processo de ensino-aprendizagem da
filosofia. Frente ao predomínio do ensino disciplinar na cidade de Parnaíba-PI, que se limita
às práticas expositivas tradicionais, fomos levados a pensar como o artivismo se apresenta
como  uma  ferramenta  didática  que  aproxima  os  estudantes  de  problemáticas  sociais  e
culturais contemporâneas, estimulando o pensamento crítico, a criatividade e a participação
cidadã.  A pesquisa adota uma abordagem qualitativa,  baseada na análise de autores como
Borguin, Teaching as Art: Arts Integration as a Tool for Creative & Critical Thinking (2018),
Delgado em  Artivismo y pospolítica. Sobre la estetización de las luchas  (2013), Mesquita,
Insurgências Poéticas: Arte Ativista e Acúmulo de Forças (2008), dentre outros. Tivemos por
objetivo  compreender  como  conceitos  filosóficos  se  correlacionam  com  a  realidade  das
escolas quando estes são mediados por práticas artísticas que problematizam questões éticas,
políticas e sociais. Os resultados indicam que o artivismo, ao ser incorporado como estratégia
didática,  contribui  para  a  ressignificação  da  filosofia  em  sala  de  aula,  favorecendo  uma
aprendizagem mais dialógica e engajada. Assim, conclui-se que o artivismo se mostra uma
ferramenta  pedagógica  eficaz  para  promover  uma  educação  filosófica  significativa  e
transformadora no ensino médio.

Palavras-chave: artivismo. ensino de filosofia. educação crítica. ensino médio.

ABSTRACT

This  work  aims  to  analyze  the  pedagogical  potential  of  artivism—understood  as  the
articulation between art and activism—in the teaching-learning process of philosophy. Given
the predominance  of  disciplinary  teaching in  the  city  of  Parnaíba-PI,  which  is  limited  to
traditional  expository practices,  we were led to consider how artivism presents itself  as a
didactic tool that brings students closer to contemporary social and cultural issues, stimulating
critical  thinking,  creativity,  and  civic  participation.  The  research  adopts  a  qualitative
approach,  based  on  the  analysis  of  authors  such  as  Borguin,  “Teaching  as  Art:  Arts
Integration as a Tool for Creative & Critical Thinking”, Delgado, “Artivism and post-politics:
On the aestheticization of struggles” (2013), Mesquita, “Poetic Insurgencies: Activist Art and
Accumulation  of  Forces”  (2008),  among  others.  Our  objective  was  to  understand  how

1 Professor  efetivo do Curso de Filosofia  da Universidade Estadual  do Piauí-  UESPI,  Campus Parnaíba-PI.
lucasrocha@phb.uespi.br;
2 Professora efetiva do Curso de Filosofia da Universidade Estadual do Piauí – UESPI, Campus Parnaíba-PI.
adrianalves@phb.uespi.br  ;  

mailto:adrianalves@phb.uespi.br
mailto:lucasrocha@phb.uespi.br


philosophical  concepts  correlate  with  the  reality  of  schools  when  mediated  by  artistic
practices  that  problematize  ethical,  political,  and  social  issues.  The  results  indicate  that
artivism,  when  incorporated  as  a  didactic  strategy,  contributes  to  the  re-signification  of
philosophy in the classroom, favoring a more dialogical and engaged learning experience.
Thus, we conclude that artivism proves to be an effective pedagogical tool for promoting
meaningful and transformative philosophical education in secondary school. 

Keywords: artivism. philosophy teaching. critical education. high school.

INTRODUÇÃO

A Lei de Diretrizes e Bases (LDB), de 1996, ao tratar do ensino médio, no Art. 35, inc.

III, estabeleceu como uma de suas finalidades “o aprimoramento do educando como pessoa

humana,  incluindo a formação ética e o desenvolvimento da autonomia intelectual e do

pensamento crítico” (BRASIL, 2023) (grifo nosso).

Isso,  por sua vez,  apresentou e ainda apresenta,  um desafio para a constituição da

educação, pois essa deve incluir a formação humana como um todo, não se limitando somente

à aquisição de um conjunto de conhecimentos técnicos necessários para o desenvolvimento de

uma determina atividade. E isso é algo explicitamente previsto na própria LDB, no Art. 2, que

expõe que a educação no Brasil “tem por finalidade o pleno desenvolvimento do educando,

seu preparo para o exercício  da cidadania  e  sua qualificação para o trabalho.”  (BRASIL,

2023). 

Isso,  por sua vez,  impunha aos poderes públicos além da responsabilidade sobre a

oferta  e  manutenção  das  condições  estruturais  e  políticas  públicas  necessárias  para  a

consolidação  de  um  paradigma  distinto  da  mera  visão  “técnica”  da  produção  de

conhecimento, mas também a coragem de enfrentar essa tendência que ganhou bastante força

ao longo do Século XX.

No ano de 2001, a Comissão Internacional sobre Educação da UNESCO publicou um

relatório com algumas prospecções interessantes para o século (Delors et al., 2001, p. 152) e

que estavam consonantes às finalidades educacionais estabelecidas pela LDB. Dentre elas,

destacava que, no século que se iniciava, a educação deveria assumir um papel ambicioso no

desenvolvimento dos indivíduos, pois deveria se encarar que a busca do conhecimento tivesse

fim  em  si  mesmo,  o  que  iria  na  contramão  a  uma  perspectiva  da  visão  que  reduzia  o

conhecimento a um papel meramente técnico e instrumental. 

Naquela época, conforme Campelo (2001), o relatório reconhecia que os educadores

possuiriam um papel social de grande relevância na obtenção das metas estabelecidas, pois

eles estariam na “ponta da lança” não somente no processo educativo de crianças e jovens a



fim de atingirem os conhecimentos necessários para aquisição de uma dada profissão, mas

principalmente  na  construção  de  uma “cultura”  que  estabelecesse  uma correlação  com a

constituição do conhecimento e com a formação um pensamento autônomo. O que por sua

vez, leva Cunha (2012) a apresentar uma série de questionamentos importantes, tais como:

Que é necessário saber para ensinar? Que saberes devem ser aprendidos/construídos
pelos professores  em seu processo de formação inicial  e continuada? E uma, de
caráter  específico:  que  saberes  são  necessários  para  os  professores  construírem
novas  práticas  avaliativas  que  permitam  identificar  avanços,  dificuldades  e
possibilidades para a reconstrução das aprendizagens de seus alunos? (Cunha, 2012,
p. 1)

Essas  questões  apontadas  por  Cunha (2012),  procuram identificar  um conjunto  de

saberes que têm sido objeto de análise e discussão por inúmeros autores como Tardif (2002),

Saviani (1996), Gauthier  et al.  (1998) e Pimenta (1999), que, por sua vez, têm procurado

mostrar  a  sua  importância  para  a  formação,  atuação  e  desenvolvimento  dos  professores.

Porém,  salvaguardada  as  distinções  entre  esses  autores  e  as  diversas  respostas  que

apresentam,  algo  que  é  de  comum  acordo  entre  eles  é  que  o  conjunto  de  saberes

desenvolvidos por qualquer seara do conhecimento deve ser significativo para os sujeitos do

processo de educação, sob o risco de que se assim não procederem, não se torna possível a

efetivação desse processo.

Ora, entendemos a partir de Paulo Freire (1987) que um conjunto de conhecimentos se

torna irrelevante, quando é transmitido de forma vertical, do educador para o educando, sem

qualquer  correlação  com a  realidade  existencial  desses  últimos,  quando não se comunica

diretamente com a vida em que esses são sujeitos, esvaziando-se completamente da dimensão

concreta na qual estão inseridos e transformam-se em palavras ocas e insignificantes (Freire,

1987, p. 33). 

Em oposição a isso, um conhecimento se torna significativo para alguém, quando se

relaciona com a experiência concreta de vida do educando, com sua realidade histórica, social

e cultural,  sendo constituído de forma crítica e dialógica,  e não simplesmente transmitido

verticalmente. Assim, o conhecimento só tem sentido quando o educando reconhece nele algo

que dialoga com seu mundo existencial, vivido (Freire, 1987, p. 44).

O presente trabalho surge como o resultado de uma pesquisa que procurou pensar se

após  vinte  e  nove  anos  de  promulgação  da  LDB e  vinte  e  quatro  anos  do  relatório  da

UNESCO, as condições de ensino de filosofia no Brasil conseguiram transformar-se em um



momento de formação significativa que preconiza a formação completa dos indivíduos e a

constituição de um conhecimento voltado para si mesmo ou se falhou ao atingir tais objetivos.

METODOLOGIA 

Para a obtenção de algumas ‘possíveis’ respostas, o presente trabalho procurou seguir

dois percursos metodológicos qualitativos complementares. Nossa escolha pela metodologia

qualitativa se orientou a partir de Bauer e Gaskell (2008), que entendem que uma pesquisa

que possui  características  qualitativas,  na seara das ciências  humanas,  procura tipificar  as

representações  multifacetadas  de  um  mundo  que  é  permeado  de  sentidos  e  significados

constituídos  por  meio  da  vivência  humana.  Desse  modo,  esse  modelo  metodológico  se

estabelece como um discurso racional que busca compreender essas representações.

De  igual  modo,  acompanhamos  Minayo  (2008),  que  destaca  que  uma  pesquisa

qualitativa tem por finalidade analisar principalmente os constitutivos da realidade que não

podem ser quantificados ou transformado em dados matematizáveis,  e Guerra (2014), que

aponta  que  nesse  modelo  metodológico,  aprofunda-se  a  compreensão  do  universo  de

significados, motivações, crenças, aspirações, valores e atitudes “interpretando-os segundo a

perspectiva  dos  próprios  sujeitos  que  participam  da  situação,  sem  se  preocupar  com

representatividade numérica, generalizações estatísticas e relações lineares de causa e efeito”.

(Guerra, 2014, p. 11).

A  utilização  da  metodologia  qualitativa  nos  possibilitou  assumir  uma  postura

interpretativa  e  reflexiva  das  abordagens  didático-metodológicas  utilizadas  no  ensino  de

filosofia em algumas escolas públicas de ensino médio no município de Parnaíba-PI do ano de

2022 a 2024, privilegiando a compreensão das estruturas vigentes, bem como a possibilidade

crítica dessas. Isso nos levou a constituir alguns momentos fundamentais.

Primeiro, realizamos uma investigação bibliográfica com o foco de compreender o

modo tradicional  de ensinar  filosofia  no Brasil.  Para isso,  nos  utilizamos  dos  escritos  de

autores como Margutti (2014) e Gomes (1977). Na sequência, nos apropriamos teoricamente

de  outras  possibilidades  para  o  ensino  de  Filosofia,  valendo-nos  das  leituras  de  Sassone

(2002).



Segundo,  e  conjuntamente  ao  primeiro  momento,  desenvolvemos  um  projeto  de

PIBID com cerca  de  dezesseis  alunos  do  curso  de  Filosofia  da  UESPI  no  Município  de

Parnaíba-PI em duas escolas (Unidade Escolar Cândido de Oliveira  e Instituto Federal do

Piauí),  de  novembro  de  2022  a  maio  de  2024.  Nosso  objetivo,  era  observar  as  práticas

pedagógicas mais utilizadas no ensino de filosofia neste município, a fim de constatar quais

métodos  didáticos  estavam  presentes  na  realidade  escolar  desse  município.  Para  isso,

procedemos do seguinte modo:

o Os dezesseis alunos foram divididos em dois grupos de oito alunos que

atuaram cada um nas escolas supracitadas.

o A análise da realidade escolar se constituiu principalmente por meio da

observação particular do ambiente escolar realizada por cada um dos

“pibidianos”;

o A socialização dessas observações, estabeleceu-se através de encontros

e  “rodas  de  conversas”,  nas  quais  cada  um  dos  “pibidianos”

apresentava problemas e soluções.

o Ao final do projeto, cada um dos “pibidianos” produziram um relatório

avaliativo  das  experiências  e  observações  analisadas  ao  longo  do

projeto.

Desse modo, nossa opção por uma metodologia qualitativa mostrou-se uma escolha

interessante para atingir os objetivos do presente trabalho, pois nos possibilitou perceber que a

relação entre filosofia e educação identificadas pelos autores analisados, ocorre também na

realidade escolar do município de Parnaíba. Como a abordagem qualitativa não se limita a

descrever fenômenos, mas contribui para uma leitura crítica da realidade educacional,  por

meio da interpretação e do diálogo com os sujeitos e a análise reflexiva de textos e contextos,

a  pesquisa  permitiu  apreender  os  sentidos  atribuídos  ao  fazer  educativo  e  às  concepções

filosóficas, bem como tentar algumas soluções para os problemas identificados.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Dos  problemas  identificados,  observamos  na  realidade  escolar  de  Parnaíba-PI  a

ocorrência daquilo que é indicado por Margutti (2014) como o “modo tradicional de se fazer

filosofia no Brasil”. Esse é profundamente marcado pelo projeto filosófico que se consolidou



com a fundação da USP3 e  “foi  influenciado por  uma autoimagem negativa  do brasileiro

enquanto filósofo, inspirada principalmente pelos trabalhos de Cruz Costa, para quem não

existe uma Filosofia nacional” (Margutti, 2014, p. 398). 

Uma das principais características do modo tradicional de fazer filosofia no Brasil, e

que  se  torna  predominante  a  partir  da  segunda  metade  do  séc.  XX,  teve  como  foco  a

consolidação de grupos de estudos que privilegiaram os esforços de tradução e interpretação

rigorosa  do  pensamento  de  autores  estrangeiros,  em  sua  maioria  autores  europeus  e

estadunidenses. A preocupação com o rigor exegético na análise do pensamento de autores

consolidados pela tradição filosófica ocidental, traduziu-se em um fazer filosófico que teve

por  mérito  a  consolidação  de  um modelo  de  pesquisa  que  desenvolveu  o  conhecimento

profundo do contexto histórico, bem como das obras e do pensamento dos autores. Por outro

lado, isso acabou se realizando de modo desmesurado e teve por resultados: a produção de

teses  e  dissertações  filosóficas  com  pouca  originalidade;  a  aceitação  de  problemas

estrangeiros (europeus/estadunidenses) como nossos; a defesa do padrão filosófico europeu e

estadunidense  como  paradigma  do  pensamento  universal;  uso  de  anglicanismos  como

“fenomenalismos”, “representacionalismo”, etc. (Margutti, 2014, p. 227, 228)

Porém, o principal demérito do distanciamento da realidade brasileira por arte desse

modelo, está na dificuldade em reconhecer os problemas advindos dessa realidade e tematizá-

los filosoficamente: “O resultado é o surgimento entre nós de um novo tipo de estrangeirado:

aquele que, mesmo sem ser diplomata, viveu e estudou no exterior, mas que retornou como

comentador de textos que não se preocupa com a realidade à sua volta. Poderíamos chamá-lo

de estrangeirado exegeta.” (Margutti, 2014, p. 227) 

Gomes (1977) também identificara na constituição do fazer filosófico no Brasil, essa

figura que Margutti  (2014) denomina de “estrangeiro exegeta”.  Ainda que,  sem usar  esse

termo,  ele  percebe  o  mesmo  padrão  que  leva  os  profissionais  de  filosofia  no  Brasil

compreenderem  melhor  autores,  problemas  e  contextos  históricos  que  lhes  são  social  e

culturalmente alheios, como se fossem seus, e a fugir de seus próprios problemas e a não

3 A Universidade de São Paulo (USP) foi fundada em 25 de janeiro de 1934, durante o governo de Armando de
Salles Oliveira, com o objetivo de modernizar o ensino superior no Brasil e formar uma elite intelectual capaz de
contribuir para o desenvolvimento científico, cultural e político do país. A criação da USP esteve diretamente
ligada ao contexto pós-Revolução Constitucionalista de 1932, como resposta à necessidade de fortalecimento das
instituições paulistas e de valorização do saber científico. Reuniu faculdades já existentes, como a Faculdade de
Direito do Largo de São Francisco, a Escola Politécnica e a Faculdade de Medicina, além de criar a Faculdade de
Filosofia,  Ciências  e  Letras  (FFCL),  considerada  núcleo  formador  da  pesquisa  universitária.  A  USP  foi
fundamental para consolidar a pesquisa acadêmica no Brasil e projetar São Paulo como polo de ciência e cultura.
(Ver Schwartzman, 2001; Fávero, 2006)



reconhecer  sua  própria  realidade  como  um  contexto  filosoficamente  apto  para  reflexão

(Gomes, 1977, p. 88).

Ora,  parece-nos  que  o  predomínio  desse  modo  de  fazer  filosofia  não  se  limitou

somente ao ambiente universitário no Brasil, mas na medida em que formou professores e

professoras  nos  último  setenta  anos,  ele  também  se  apresentou  como  modo  de  ensino

predominante nas escolas do Brasil. O que, por sua vez, somente fortaleceu aquilo que Freire

(1987) denomina de “modelo de ensino” irrelevante,  principalmente  porque não consegue

dialogar diretamente com a realidade na qual os estudantes estão inseridos ou correlaciona-se

com ela negando-a sua aptidão para a reflexão filosófica.

E o principal reflexo disso, foi a quase total falta de correlação e participação por parte

dos  alunos  nas  aulas  de  Filosofia  nas  escolas  acompanhadas  pelos  “pibidianos”,

principalmente quando a aula era voltada para a “história da filosofia”. O que se notou, é que

o pensamento de pensadores estrangeiros se torna irrelevante para os estudantes das escolas,

pois quando as aulas focavam na transmissibilidade de conteúdos e conceitos, os estudantes

não  conseguiam  ver  sentido  algum no  que  estava  sendo  transmitido.  Repetia-se,  pois,  o

modelo tradicional do ensino de filosofia apontado por Margutti (2014) e Gomes (1977): um

ensino focado na repetição  de  conteúdos  exageradamente  abstratos,  que se distanciam da

realidade vivida pelos alunos e salientam a memorização de conceitos e ditos de filósofos

estrangeiros  e,  por  isso,  estranhos.  Isso,  por  sua  vez,  ocasionava  o  distanciamento  e  o

desinteresse dos alunos em relação àquilo que era ministrado em sala de aula.

Foi diante dessa realidade,  que pensamos em outras formas de se ensinar filosofia.

Frente a isso, encontramos na proposta do “artivismo” um valoroso aliado, pois através dele

percebemos tanto uma forma de nos contrapor ao modelo tradicional de ensino de filosofia,

bem como a possibilidade de correlacionar teoria e prática de um modo mais significativo

para os alunos do ensino médio. Segundo Raposo (2023), “o artivismo artístico é uma prática

híbrida que conecta as pulsões criativas da arte com os propósitos concretos da intervenção

política.” (Raposo, 2023, p. 2). 

Das possíveis formas de utilizarmos o “artivismo”, escolhemos o uso do teatro como

forma de correlacionar teoria e prática, bem como desenvolver algumas competências como:

organização de grupos, liderança na tomada de decisões, desenvolvimento de um roteiro e

apresentação  em público.  Essa  escolha  se  embasou  no fato  de  que  o  teatro  possibilita  a

construção de um horizonte de compreensão que vincula práxis e entendimento de conceitos

de modo inseparável.  O espaço ficcional do drama representa e relaciona horizontes possíveis

nos quais se inscreve todo o processo de compreensão. (Sassone, 2002, p. 124)



Ora,  como nosso público-alvo eram os alunos do ensino médio de baixa renda da

cidade de Parnaíba-PI.  Por isso,  escolhemos debater  a questão do acesso às Universidade

Públicas por meio das cotas raciais.  Isso, possibilitou-nos quatro ações interconectadas:

 A  constituição  de  uma  dinâmica  ensino-aprendizagem  no

âmbito da filosofia de modo mais significativo aos alunos do

ensino médio;

 A discussão sobre questões e conceitos que envolvem noções

como meritocracia, justiça social, identidade e resistência, mas

que não se reduziam à memorização de conceitos  abstratos e

distantes da realidade dos alunos;

 A possibilidade  de fomentar  nos alunos do ensino médio um

maior  engajamento  no  Exame  Nacional  do  Ensino  Médio

(ENEM).

Assim, organizamos uma série de ações com os “pibidianos” e os alunos do ensino

médio das escolas supracitadas e que teve por culminância a elaboração e execução de uma

peça teatral envolvendo o “artivismo” e a “a importância das cotas raciais para o acesso à

Universidade”.  Fizemos  uma série  de  cinco encontros  formativos  ao longo dos  meses  de

janeiro e fevereiro de 2024 com os “pibidianos” de filosofia com o intuito de capacitá-los

sobre o que era o “artivismo” e sobre conceitos como meritocracia, racismo, cotas, justiça

social etc. Nos utilizamos principalmente das indicações presente em Cigales  et al. (2022),

Mesquita, (2008), Delgado (2013) e Sassone, (2002).

A partir disso, os “pibidianos” agiram como tutores tanto dos encontros formativos

dos alunos do ensino médio de cada escola em que eles estavam atuando, como na realização

dos roteiros e na organização das peças teatrais. Procuramos conscientizar os “pibidianos” de

que toda construção, realização e encenação das peças deveriam ser feitas pelos alunos do

ensino médio de cada escola. 

Essa  estratégia  explorou  duas  funções  pedagógicas  principais:  Primeira,  a

conscientização  dos  “pibidianos”  de  que  a  quebra  no  modelo  tradicional  de  ensino  de

filosofia, não se limita somente a uma questão de conteúdo ou de metodologia – a troca de um

determinado conteúdo ou método de ensino por outro –.  Mas,  fundamental  é a aposta na

mudança  de  relação  que  há  entre  educando  e  o  conhecimento,  as  habilidades  e  as

competências a serem por eles aprendidas. Era necessário que eles se transformassem não

somente  em sujeitos  da  dinâmica  formativa,  mas  também  que  aquilo  que  seria  por  eles



aprendidos,  fosse  significativo  para  eles.  Por  isso  a  escolha  de  temas  que  estivesse

diretamente envolvido com possíveis desejos e vontades deles.

A  segunda  função,  é  que  o  teatro  possibilitou  não  somente  o  conhecimento  de

conceitos, mas principalmente a própria vivência deles por meio da dinâmica do drama. Não

se  tratou  em  momento  algum  de  transformar  os  alunos  em  atores,  mas  de  viabilizar  a

correlação entre ação e teoria por meio da atuação. Nesse sentido, Sassone (2002) escreve:

O jogo dramático tem também o objetivo de treina o olhar dos atores-alunos para
dentro, registrando seus movimentos, dinamizando seus pensamentos ao prefigurar a
ação,  pensamento  também  em  movimento  em  estreita  conexão  com  o  logos
corporal, e com a razão estética que rege a lógica da ação criativa e da dramática
espacial. (Sassone, 2002, p. 130)

Em síntese,  o  presente  trabalho  não  pretende  oferecer  respostas  definitivas,  mas

favorecer o aprofundamento da compreensão filosófica acerca do tema, respeitando o caráter

aberto,  dialógico  e  problematizador  que  constitui  o  próprio  exercício  do  pensamento

filosófico.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Os resultados deste estudo indicam que o artivismo, compreendido como a articulação

entre  práticas  artísticas  e  engajamento  político-social,  constitui  uma  ferramenta  didática

potente  para  o  ensino  de  filosofia,  especialmente  por  favorecer  a  aproximação  entre  os

conteúdos conceituais e a experiência concreta dos estudantes. 

Observamos  que  o  teatro  favoreceu  a  problematização  de  conceitos  filosóficos

situando  a  discussão  ética  e  política  em  contextos  sociais  vivenciados  pelos  próprios

estudantes. Ao produzir uma peça teatral com intencionalidade crítica, incitamos os alunos a

articularem conceitos filosóficos de modo mais significativo para eles, pois articulou-se de

forma  integral  teoria  e  prática.  Esse  movimento  aproxima-se  da  concepção  freiriana  de

educação  problematizadora,  na  qual  o  conhecimento  emerge  do  diálogo  entre  o  saber

sistematizado e a realidade vivida, rompendo com práticas tradicionais de ensino.

Entretanto,  os  resultados  também  apontam  desafios.  Entre  eles,  destacam-se  a

necessidade de formação docente específica  para o trabalho com linguagens artísticas  e a

limitação de tempo curricular. Essas dificuldades indicam que a implementação do artivismo

exige planejamento pedagógico, clareza de objetivos filosóficos e uma postura docente aberta

à interdisciplinaridade e à experimentação didática.



Na  discussão  dos  resultados,  pode-se  afirmar  que  o  artivismo  não  deve  ser

compreendido como um recurso meramente ilustrativo ou lúdico, mas como uma estratégia

filosófica crítica, capaz de ressignificar o ensino de filosofia, pois abre-se diretamente para a

incorporação de temáticas que dialogam diretamente com a realidade vivida pelos próprios

alunos. Ao integrar sensibilidade estética, reflexão conceitual e compromisso ético-político, o

artivismo  amplia  as  possibilidades  formativas  do  componente  curricular  de  filosofia,

contribuindo para a construção de uma educação filosófica mais viva, dialógica e socialmente

situada. 

REFERÊNCIAS 

BRASIL. LDB: Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. 7. ed. Brasília, DF: Senado
Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 2023.

BAUER, M. W.; GASKELL, G. Pesquisa qualitativa com texto: imagem e som: um manual
prático. Tradução Pedrinho A. Guareschi.7 ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.

CIGALES,  Marcelo  Pinheiro.  Oficinas  didáticas  interdisciplinares:  proposições  do  Pibid
História e Sociologia UnB 2020-2022. Brasília: Universidade de Brasília, 2022.

CUNHA, Emmanuel. Os Saberes Docentes ou Saberes dos Professores. Revista Cocar. 1.

(2012)

DELGADO, Manuel. Artivismo y pospolítica. Sobre la estetización de las luchas sociales en 
contextos urbanos. Quaderns-e (Institut Català d’Antropologia), v. 2, n. 18, pp. 68 - 80, 2013. 
Disponível em: https://archivoartea.uclm.es/wp-content/uploads/2019/01/Delgado-Manuel-
artivismo-pospolitica.pdf. Acesso em 3 de mai de 2025.

DELORS, Jacques et al. EDUCAÇÃO: um tesouro a descobrir. 5. ed. São Paulo: Cortez, 
2001.

FÁVERO, M. de L. de A. A Universidade no Brasil: das origens à reforma universitária de 
1968. Educar, Curitiba, n. 28, 2006.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

GOMES, Roberto. Crítica da razão tupiniquim. Porto Alegre, Movimento. UFRGS, 1977

GUERRA, E. L. de A. Manual de pesquisa qualitativa. Belo Horizonte: Grupo Anima 
Educação, 2014.

GAUTHIER, Clermont et al. Por uma teoria da Pedagogia. Ijuí: Unijuí, 1998

MARGUTTI, P. Sobre a nossa tradição exegética e a necessidade de uma reavaliação do 
ensino de Filosofia no país. In: Kriterion, Belo Horizonte, n° 129, jun., 2014. p. 397-410. 

https://archivoartea.uclm.es/wp-content/uploads/2019/01/Delgado-Manuel-artivismo-pospolitica.pdf
https://archivoartea.uclm.es/wp-content/uploads/2019/01/Delgado-Manuel-artivismo-pospolitica.pdf


MESQUITA, A. L. Insurgências Poéticas: Arte Ativista e Acúmulo de Forças. Orientador: 
Prof. Dr. Marcos Silva.  2008. Dissertação de Mestrado – Departamento de História da 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008.

MINAYO, M. C. de S. O desafio do conhecimento. 11. ed. São Paulo: Hucitec, 2008.

PIMENTA, Selma Garrido. Formação de professores: identidade e saberes da docência. In: 
PIMENTA, Selma Garrido. (Org.). Saberes pedagógicos e atividade docente. São Paulo: 
Cortez, 1999. p. 15-34.

RAPOSO, Arte e Política: o artivismo como linguagem e ação transformadora do mundo. In: 
Dossiê Mundos em Performance: NaPedra 20 anos, Paulo, São Paulo, v. 8, e-202989, 2023.

SASSONE, Ricardo. Filosofia e teatro: as estratégias de teatralização como contribuição à 
transmissão de conteúdos filosóficos. In: WALTER, Kohan (org). Ensino de Filosofia – 
perspectivas. Belo Horizonte: Autêntica, 2002, (p. 119 - 142).

SAVIANI, Demerval. Os saberes implicados na formação do educador. In: BICUDO, Maria
Aparecida; SILVA JUNIOR, Celestino Alves (Orgs.). Formação do educador: dever do 
Estado, tarefa da Universidade. São Paulo: Unesp, 1996.

SCHWARTZMAN, S. Um espaço para a ciência: a formação da comunidade científica no 
Brasil. Brasília: Ministério da Ciência e Tecnologia, 2001.

TARDIF, M. Saberes docentes e formação profissional. Editoras Vozes Limitada, 2002.


