
‘

A FILOSOFIA DA EXPERIÊNCIA DE JOHN DEWEY E SUAS

REVERBERAÇÕES NO ENSINO DE FILOSOFIA

Larizia de Jesus Monteiro 1

Alexnaldo Teixeira Rodrigues 2

RESUMO

Este trabalho analisa as contribuições da filosofia da experiência de John Dewey para o ensino de
filosofia.  Partindo  do  reconhecimento  de  que  o  próprio  ato  de  ensinar  filosofia  é  uma  questão
filosófica, o estudo reflete sobre o risco de buscar roteiros fixos e reafirma a necessidade de que cada
docente  construa  seu  percurso  em  diálogo  com  as  condições  concretas  do  ensino.  A  partir  do
levantamento do estado da arte, observou-se que o ensino de filosofia ainda carece de práticas que
considerem a experiência como elemento central do processo formativo. Trata-se de uma pesquisa de
natureza teórica, fundamentada nas obras Experiência e Educação (1979) e Experiência e Natureza
(1974), de John Dewey, bem como comentadores. A partir desses referenciais, sistematizaram-se os
principais  pressupostos  deweyanos:  a  experiência  como processo  contínuo;  como mediação  entre
sujeito  e  mundo;  e  como critério  prático  da  verdade.  Dewey  compreende  a  aprendizagem como
atividade reflexiva e colaborativa, que exige participação, experimentação e construção de sentido por
meio da vivência direta dos/as estudantes com situações reais e significativas. A experiência, para ele,
é ponto de partida e critério para o pensamento, atravessada por dúvidas, problemas e reconstruções
constantes. A educação, nesse sentido, deve ser um processo ativo, adaptável e contínuo, no qual o
conhecimento não é transmitido, mas construído na ação. Ao promover ambientes de aprendizagem
baseados em investigação, cooperação e resolução de problemas, Dewey destaca que a escola deve
funcionar como uma comunidade viva, na qual docentes e discentes interagem criticamente com o
mundo.  Como resultado,  a  pesquisa  identificou  que  a  filosofia  da  experiência  de  Dewey  oferece
fundamentos  consistentes  para  repensar  o  ensino  filosófico  escolar,  permitindo  a  elaboração  de
propostas didáticas que favoreçam criatividade, reflexão crítica e autonomia dos/as estudantes. Tais
contribuições apontam caminhos para práticas mais significativas, capazes de reconfigurar o lugar da
filosofia na formação básica.

Palavras-chave: Ensino de filosofia, Experiência, John dewey.

INTRODUÇÃO

A  filosofia  da  experiência,  formulada  por  John  Dewey,  constitui  uma  das  mais

expressivas contribuições do pensamento pragmatista para a educação e para a compreensão

da  própria  prática  filosófica.  O  pragmatismo,  como  explica  Paravicini  (2017)  em  John

Dewey:  Experimentar  o  Pensamento,  é  uma  filosofia  do  fazer,  na  qual  o  pensamento  é

1 Graduanda  do  Curso  de  Filosofia  da  Universidade  Estadual  de  Feira  de  Santana  -  UEFS,
lariziamonteiro7@gmail.com; 
2 Graduado pelo Curso de Filosofia da Universidade Federal da Bahia - UFBA, atrodrigues@uefs.br; 

mailto:atrodrigues@uefs.br
mailto:lariziamonteiro7@gmail.com


compreendido  como  instrumento  de  ação  e  transformação  do  mundo.  Nesse  sentido,  o

conhecimento  deixa  de  ser  algo  abstrato  ou  contemplativo  e  passa  a  ser  uma  forma  de

intervenção prática  na realidade.  Em Dewey, o saber se realiza na experiência,  isto  é,  na

relação viva e contínua entre o sujeito e o meio em que ele atua. 

 O presente artigo tem como  tema a filosofia da experiência de John Dewey e suas

contribuições  para  o  ensino  de  filosofia.  Seu  objetivo é  analisar  como  a  concepção  de

experiência,  formulada pelo autor,  pode fundamentar práticas pedagógicas mais reflexivas,

democráticas  e  significativas,  que  unam  teoria  e  prática  na  formação  do  pensamento

filosófico. A  relevância da pesquisa reside no fato de que o ensino de filosofia, em muitos

contextos  escolares,  ainda  reproduz  modelos  tradicionais  centrados  na  transmissão  de

conteúdos, o que dificulta o desenvolvimento da autonomia e da criticidade dos estudantes. A

reflexão sobre a filosofia da experiência possibilita repensar esses modelos e reafirmar o papel

da filosofia como prática de liberdade e de reconstrução contínua do pensamento.

 A partir dessa perspectiva, Dewey desenvolve uma crítica contundente à educação

tradicional, marcada pela imposição e pela passividade. Segundo ele, “O esquema tradicional

é,  em essência,  esquema de imposição  de  cima para baixo e  de fora  para  dentro.  Impõe

padrões,  matérias  de  estudo  e  métodos  de  adultos  sobre  os  que  estão  ainda  crescendo

lentamente para a maturidade” (Dewey, 1979, p. 5). Nesse modelo, o professor é o centro do

processo e o detentor do conhecimento, enquanto o aluno é colocado em posição receptiva.

Para Dewey, o problema da educação tradicional não é a ausência de experiências, mas a

qualidade delas: “Algumas experiências são deseducativas. É deseducativa toda experiência

que produza o efeito de parar ou distorcer o crescimento para novas experiências posteriores”

(Dewey, 1979, p. 14). Assim, Dewey distingue dois tipos de experiência:  a  educativa e a

deseducativa.  A  experiência  educativa  é  aquela  que  promove  o  crescimento  intelectual,

emocional e social, instigando a curiosidade e a reflexão crítica. Já a deseducativa restringe a

abertura  para  novas  aprendizagens  e  inibe  o  desenvolvimento  do  pensamento.  O critério

fundamental para diferenciá-las é o princípio da continuidade da experiência, segundo o qual

toda experiência significativa absorve algo do passado e influencia as futuras, ampliando a

sensibilidade  e  a  capacidade  de  agir  diante  das  novas  situações.  Como  afirma  o  autor:

“Considero que a ideia fundamental da filosofia de educação mais nova e que lhe dá unidade

é a de haver relação íntima e necessária  entre os processos de nossa experiência  real e a

educação” (Dewey, 1979, p. 9).



O presente estudo3 trata-se de uma pesquisa teórica e bibliográfica, fundamentada nas

obras Experiência e Educação (1979) e Experiência e Natureza (1974), de John Dewey, além

de autores como Paravicini  (2017),  Cerletti  (2009),  Gallo (2012),  Lins (2015) e Gueroult

(2007). O percurso metodológico baseia-se na análise conceitual e na formulação de relações

entre  os  princípios  de  experiência,  reflexão  e  aprendizagem,  buscando  compreender  suas

repercussões no ensino de filosofia.

Dessa  maneira,  a  filosofia  da  experiência  de  John  Dewey  oferece  fundamentos

consistentes  para  repensar  o  ensino  filosófico,  unindo  teoria  e  prática  em  um  mesmo

movimento reflexivo. Ao propor uma educação que valoriza a experiência e o pensamento

ativo, Dewey reafirma a necessidade de uma formação voltada à autonomia, à criticidade e à

participação democrática. Aprender, sob essa ótica, é viver e reconstruir o próprio processo de

pensar: um exercício contínuo de liberdade, criação e transformação.

METODOLOGIA 

A pesquisa, de natureza teórica e bibliográfica, tem como fontes primárias as obras

Experiência  e  Educação (1979)  e  Experiência  e  Natureza (1974),  de  John  Dewey.  O

procedimento  metodológico  articula  a  investigação  conceitual,  voltada  à  compreensão

filosófica,  e  a  pesquisa  bibliográfica,  sustentada  em  materiais  já  publicados  (Sakamoto;

Silveira, 2014; Gil, 2022). O estudo filosófico segue a proposta de Gueroult (2007), segundo a

qual a análise se desenvolve em duas etapas: a formulação do problema e a sistematização dos

conceitos,  considerando  suas  articulações  lógicas.  Tal  abordagem possibilita  uma  análise

rigorosa da filosofia da experiência de Dewey e suas implicações para o ensino de filosofia.

REFERENCIAL TEÓRICO

  O pragmatismo surgiu nos Estados Unidos, no final do século XIX, com filósofos

como Charles Sanders Peirce, William James e John Dewey. Anos depois, Dewey estruturou

o pragmatismo em uma vertente própria, denominada instrumentalismo, na qual o pensamento

é  compreendido  como  um instrumento  a  serviço  da  ação.  O  pragmatismo  é  pautado  na

experiência e na prática,  e, sob a perspectiva deweyana, o valor de uma ideia está no seu

efeito prático, isto é, em sua capacidade de orientar a ação e transformar a experiência. A
3 Projeto Filosofia Criativa: Desenvolvendo uma Didática Disruptiva para o Ensino Filosófico (CONSEPE 
037/2024), vinculado à Universidade Estadual de Feira de Santana (UEFS) e realizado com apoio do PIBIC-
Af/CNPq 



verdade,  portanto,  não  é  algo  fixo  e  absoluto,  mas  algo  que  se  verifica  na  prática,  nas

consequências observáveis daquilo que se pensa e faz: “Dewey interpreta a educação como o

método científico por meio do qual o homem estuda o mundo e adquire cumulativamente

conhecimento  de significados e valores,  não sendo, entretanto,  estes  resultados da ciência

mais do que dados para se conduzir  uma vida inteligente e de continuado estudo crítico”

(Dewey, 1979, p. XII).

A experiência envolve paixão, sofrimento, esforço e ação diante do mundo. Não se

reduz a mera contemplação, mas consiste em atividade adaptativa, em resposta às condições

do meio. Essa visão faz da experiência um processo aberto e evolutivo: sempre precária, em

mudança e sujeita a novos desequilíbrios, que geram estímulos e possibilidades de progresso.

Como afirma Paravicini (2017, p.56), “[...]  a experiência não é a operação de uma mente

separada do mundo, mas o modo como os seres se relacionam entre si e com o seu ambiente”.

Nesse processo, os hábitos ocupam papel central.  Eles não são repetições  mecânicas,  mas

respostas adaptativas flexíveis, que expressam a co-construção da natureza humana entre sua

base  biológica  e  o  ambiente  cultural.  A  inteligência,  por  sua  vez,  não  é  uma  faculdade

separada, mas integra a própria experiência. Pensar, para Dewey, é prever, apostar, antecipar-

se com base nos indícios  do ambiente.  Trata-se de uma dimensão prospectiva,  na qual  a

experiência  não se limita  à memória do passado, mas projeta  possibilidades  futuras.  Essa

compreensão fundamenta a crítica de Dewey tanto ao empirismo quanto ao racionalismo. O

empirismo reduzia a experiência a uma soma de dados sensoriais fragmentados, enquanto o

racionalismo inventava  uma razão externa  para  lhes  dar  unidade.  Para  Dewey,  ambos  os

caminhos  são insuficientes,  porque já  é  da própria  experiência  conter  ordem, conexões  e

sentido. Como sintetiza Paravicini  (2017, p.56), a experiência é “[...]  o produto de toda a

existência psicofísica do homem ou de todo o organismo em geral como ser vivo, na sua

interação  com  o  ambiente”.  Assim,  a  concepção  de  Dewey,  conforme  apresentada  por

Paravicini, mostra a experiência como um processo dinâmico, integrado e aberto ao futuro, no

qual  a  inteligência  desempenha  papel  mediador  fundamental.  Longe  de  ser  mera

contemplação ou abstração,  a experiência  é prática,  ativa e transformadora,  permitindo ao

homem intervir criativamente no mundo e realizar seu potencial. 

Para Dewey, a experiência envolve diversos aspectos fundamentais:  é um processo

contínuo de aprendizagem,  baseado na  interação  entre  o  sujeito  e  o  meio.  Ele  entende  a

experiência como um conjunto de fatores que colaboram para o crescimento do indivíduo,

tanto no aspecto intelectual quanto na capacidade de construir conhecimentos de forma ativa e



reflexiva.  A  qualidade  da  aprendizagem,  para  ele,  depende  do  quanto  essa  experiência

contribui para novas aprendizagens e para o desenvolvimento integral do sujeito.

Dewey, com sua filosofia da experiência, rompe com uma educação tradicional, pois

na educação tradicional o ensino é engessado e acontece de forma controladora, visto que o

professor, nesse formato tradicional,  ainda é o centro e o detentor  do conhecimento.  Para

Dewey, o problema da educação tradicional não é a ausência de experiências,  já que elas

existem  nesse  método  de  ensino.  A  questão  central,  portanto,  está  na  qualidade  dessas

experiências,  que  pode afetar  negativamente  o  desenvolvimento  e  limitar  a  abertura  para

novas aprendizagens.  Nem toda experiência  é relevante,  pois há experiências educativas e

deseducativas.  Para Dewey, é crucial  entender  como a experiência  pode contribuir  para o

aprendizado contínuo e instigar a curiosidade e criticidade nesse processo. Sendo assim, é

importante salientar que as experiências são importantes mediante a funcionalidade gerada

para  uma  nova  experiência  significativa  que  trabalhe  a  ação  e  reflexão  dos  alunos,

contribuindo, assim, para sua autonomia, seu crescimento intelectual, emocional e social. Por

outro lado, a experiência deseducativa pode restringir o interesse do aluno, a curiosidade e a

autonomia do estudante.   

John  Dewey  entende  que  a  Educação  nova/progressista,  ao  contrário  da  educação

tradicional, tende a prezar pela autonomia do aluno, já que o professor não é mais o centro, e

sim o meio que facilita a compreensão do aluno no assunto. O aluno não é visto como uma

folha em branco sem conhecimento e suas experiências são válidas, levando em consideração

o seu contexto social. Prezar por uma educação que possibilite que o indivíduo possa aprender

com experiências e aplicar esses aprendizados a novas experiências futuras é o ponto chave da

filosofia da experiência. 

Existem dois tipos de experiência: Deseducativa e educativa. “Algumas experiências

são deseducativas. É deseducativa toda experiência que produza o efeito de parar ou distorcer

o crescimento para novas experiências  posteriores.” (DEWEY, 1979, p.  14). Deste modo,

Dewey argumenta que a experiência é um caminho para o crescimento contínuo e a abertura a

novas experiências. Quando uma experiência impede ou distorce esse processo, ela se torna

deseducativa, interferindo no desenvolvimento do indivíduo. 

A priori, nosso foco é na experiência educativa: aquela que vai impulsionar o aluno a

vivenciar experiências de qualidade e significativa, levando em consideração todo meio social

que o indivíduo se encontra e possibilitando essas vivências a novas experiências que possam

ser atreladas a experiências futuras e que os alunos consigam, de forma autônoma, agir diante

das experiências com criticidade, ação e praticidade.  A qualidade dessa experiência se aplica



ao aspecto mediato que está relacionado ao impacto que a experiência terá no futuro. Em

outras palavras, é o efeito duradouro da experiência sobre o desenvolvimento do indivíduo e

sua  capacidade  de  se  abrir  para  novas  vivências.  Para  Dewey,  é  fundamental  que  a

experiência não seja avaliada apenas pela satisfação imediata que ela proporciona, mas sim

pelo seu papel no crescimento contínuo do sujeito. Uma experiência que, à primeira vista,

pode não ser agradável, pode se mostrar essencial  para o desenvolvimento de atitudes e a

construção de novos aprendizados, pois ela molda a capacidade do indivíduo de se abrir para

novas experiências no futuro. Deste modo, Dewey enfatiza que a verdadeira importância de

uma experiência não reside apenas em seu prazer momentâneo, mas na maneira como ela

contribui para o processo de aprendizado contínuo e para o desenvolvimento das atitudes do

indivíduo. A experiência, portanto, deve ser vista como um processo dinâmico, que vai além

do imediato, influenciando de forma significativa o desenvolvimento do sujeito ao longo do

tempo.

Para Dewey, toda experiência perpassa o lado emocional  e intelectual,  levando em

consideração a sensibilidade de cada um diante dos estímulos para essas experiências e para

as experiências subsequentes. O princípio da continuidade da experiência quer dizer que toda

experiência absorve algo das experiências passadas e altera, de algum modo, as experiências

futuras. 

        Dewey, em sua obra Experiência e Natureza (1974), aborda o conceito “critério prático

da verdade” que refelte nas experiencias como processo de verificação da verdade. A verdade

não é algo fixo, ao contrário, ela é resultado das experiências – das ações humanas e de suas

consequências.  Por  isso,  elas  mudam  conforme  as  experiências  e  suas  relações  com  o

indivíduo e o meio. A título de exemplo, uma ideia é verdadeira quando funciona na prática,

quando  ajuda  a  resolver  probelmas,  orienta  ações  e  produz  resultados  no  mundo  real.

Analisando essa visão no campo educacional, significa que o saber não é algo pronto a ser

transmitido,  mas  algo  que  deve  ser  testado,  experimentado  e  reconstruído  pelos  próprios

estudantes em situações reais. A escola passa a ser, assim, um laboratório de experiências,

onde se busca o conhecimento através da prática, reflexão e da investigação. 

           Pensar em aprendizagem filosófica é pensar em experiência. Para Dewey, A filosofia

propõe uma nova concepção de experiência, marcada pela recusa aos dualismos clássicos da

tradição  filosófica,  como indivíduo/sociedade,  mente/realidade  e  natureza/cultura  (Dewey,

1974, 1979). Para o autor, tais oposições não passam de distinções práticas que surgem diante

de tensões adaptativas  (Dewey,  1974).  Ou seja,  Dewey preza por uma dinâmica  que seja

indivíduo em sociedade, mente na realidade, cultura a partir da natureza, o sujeito em 



interação  com  o  meio.  Sendo  assim,  o  ensino  precisa  ser  envolvente,  criativo,  crítico,

reflexivo que estimule à autonomia discente. A filosofia como prática de vida, não só como

conteúdo  teórico.  E  pensar  em  aprendizagem  filosófica  é  também  pensar  no  papel  do

professor neste contexto, que rompe com o papel tradicional, em que o professor é o detentor

do  conhecimento,  para  se  tornar  um  facilitador  desse  saber.  O  professor/facilitador  é

fundamental nesse processo da experiência educativa, pois será ele o facilitador do aluno para

sua autonomia, ao auxiliar esse estudante com a sua construção intelectual, crítica e reflexiva

que influencia o aluno não só na sala de aula, mas também em suas vivências cotidianas. 

Acerca da prática docente como facilitadora do conhecimento do aluno, Dewey afirma

que "O professor  tem de considerá-los  individualmente.  Constituem um grupo geral,  mas

nenhum caso é exatamente igual a outro. O educador tem de descobrir, do melhor modo que

lhe for possível, as causas individuais das atitudes récalcitrantes" (Dewey, 1979, p. 52). Para

Dewey, cada aluno é único, e o professor não pode tratar todos os casos de indisciplina ou

rebeldia da mesma forma. Embora os estudantes façam parte de um grupo, suas atitudes têm

causas individuais, e o educador precisa identificá-las para lidar com elas da melhor maneira

possível. Isso reforça a ideia de que o controle social na educação deve ser flexível e adaptado

às necessidades de cada aluno, em vez de seguir regras rígidas e padronizadas. Contudo, o

professor aqui não é visto como o detentor do conhecimento já que os alunos são vistos como

indivíduos com conhecimentos prévios e, por conta disso, o papel do professor é estimular e

desafiar  os  alunos  para  obter  novos  aprendizados  de  forma  significativa,  levando  em

consideração que cada aluno é um ser único, com suas particularidades, com seus contextos

sociais e com suas dificuldades. 

Neste sentido, o professor é fundamental para construção e desconstrução de hábitos,

elevando assim o potencial do aluno.  Em suma, para o professor conseguir desenvolver seu

papel como facilitador, é importante e necessário ter um ambiente estimulante que estimula os

alunos, levando em consideração a participação ativa e o desenvolvimento social, emocional e

cognitivo de cada um deles. Além do espaço físico, são relevantes a interação interpessoal, o

espaço e os recursos pedagógicos, visto que são ferramentas que ajudam o professor a nortear

o seu ensino/facilitação. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO

 A filosofia de John Dewey propõe uma nova concepção de experiência, marcada pela

recusa  aos  dualismos  clássicos  da  tradição  filosófica,  como  indivíduo/sociedade,



mente/realidade  e  natureza/cultura  (Dewey,  1974,  1979).  Para  Dewey,  tais  oposições  não

passam de distinções práticas que surgem diante de tensões adaptativas (Dewey, 1974). A

experiência deve ser entendida, portanto, como um processo contínuo de adaptação entre o

organismo  e  o  ambiente,  em  diálogo  com  o  pensamento  biológico  e  evolucionista  de

inspiração darwinista. 

Nessa perspectiva, a experiência é sempre relação: não existe separada do organismo

que vive e do ambiente natural e social que o envolve. Paravicini (2017, p.56) explica que,

para Dewey, ela é “[...] o modo como os seres se relacionam entre si e com o seu ambiente”.

Isso significa que a experiência é elástica, contínua e sujeita a reestruturações, na medida em

que se renova a cada interação. A capacidade cognitiva e reflexiva, nesse quadro, não é um

dom abstrato, mas tem origem no comportamento adaptativo dos seres vivos. 

Diferente  da  filosofia  tradicional,  que  tratava  a  experiência  como algo  psíquico  e

subjetivo,  Dewey a compreende como objetiva  e  ativa  (Cf.  Paravicini,  2017,  p.47-52).  A

experiência envolve paixão, sofrimento, esforço e ação diante do mundo. Não se reduz a mera

contemplação, mas consiste em atividade adaptativa, em resposta às condições do meio. Essa

visão faz da experiência um processo aberto e evolutivo:  sempre precária,  em mudança e

sujeita  a  novos desequilíbrios,  que  geram estímulos  e  possibilidades  de progresso.  Como

afirma Paravicini (2017, p.56), “[...] a experiência não é a operação de uma mente separada do

mundo, mas o modo como os seres se relacionam entre si e com o seu ambiente”. 

Nesse processo, os hábitos ocupam papel central. Eles não são repetições mecânicas,

mas respostas adaptativas flexíveis, que expressam a co-construção da natureza humana entre

sua base biológica e o ambiente cultural. A inteligência, por sua vez, não é uma faculdade

separada, mas integra a própria experiência. Pensar, para Dewey, é prever, apostar, antecipar-

se com base nos indícios  do ambiente.  Trata-se de uma dimensão prospectiva,  na qual  a

experiência não se limita à memória do passado, mas projeta possibilidades futuras. 

Essa  compreensão  fundamenta  a  crítica  de  Dewey  tanto  ao  empirismo  quanto  ao

racionalismo.  O  empirismo  reduzia  a  experiência  a  uma  soma  de  dados  sensoriais

fragmentados, enquanto o racionalismo inventava uma razão externa para lhes dar unidade.

Para Dewey, ambos os caminhos são insuficientes, porque já é da própria experiência conter

ordem, conexões e sentido. Como sintetiza Paravicini (2017, p.56), a experiência é “[...] o

produto de toda a existência psicofísica do homem ou de todo o organismo em geral como ser

vivo, na sua interação com o ambiente”. 

Assim,  a  concepção  de  Dewey,  conforme  apresentada  por  Paravicini,  mostra  a

experiência como um processo dinâmico, integrado e aberto ao futuro, no qual a inteligência



desempenha papel mediador fundamental. Longe de ser mera contemplação ou abstração, a

experiência é prática, ativa e transformadora, permitindo ao homem intervir criativamente no

mundo e realizar seu potencial.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A pesquisa permitiu aprofundar a compreensão da filosofia da experiência em John

Dewey, evidenciando sua relevância teórica e prática para o campo do ensino de filosofia. A

partir da análise das obras Experiência e Educação (1979) e Experiência e Natureza (1974),

compreendeu-se que a experiência, entendida como interação contínua entre sujeito e mundo,

constitui o núcleo de sua proposta pedagógica e filosófica. Essa concepção rompe com os

dualismos clássicos e sustenta uma visão dinâmica do conhecimento, em que aprender é agir,

refletir e reconstruir continuamente o significado da própria experiência.

Ao integrar o pensamento de Dewey ao ensino de filosofia, foi possível reconhecer

que a aprendizagem filosófica não se restringe à transmissão de conteúdos, mas se configura

como prática investigativa e reflexiva. O ensino de filosofia, sob a ótica deweyana, deve ser

concebido como um processo  ativo,  colaborativo  e  criador,  no  qual  docentes  e  discentes

constroem juntos o conhecimento a partir de problemas reais e situações significativas. Essa

perspectiva  permite  redefinir  o  papel  do  professor,  que  passa  a  atuar  como  mediador  e

instigador  de  experiências  de  pensamento,  e  do  estudante,  que  assume  uma  postura

protagonista, participando da produção do saber filosófico.

Os resultados indicam que a filosofia da experiência oferece fundamentos consistentes

para a construção de uma didática filosófica centrada na investigação,  na autonomia e na

cooperação. Ao propor a escola como uma comunidade viva, Dewey defende uma educação

que une teoria e prática, pensamento e ação, razão e sensibilidade. No contexto da educação

básica, isso implica repensar o ensino de filosofia de modo que ele se torne espaço de criação

e reflexão crítica, estimulando a curiosidade, a imaginação e o engajamento com o mundo.

Conclui-se, portanto, que a filosofia da experiência, de John Dewey, continua atual e

necessária  para  o  enfrentamento  dos  desafios  contemporâneos  da  educação.  Sua proposta

contribui  para  o  fortalecimento  de  práticas  pedagógicas  mais  democráticas,  criativas  e

significativas, nas quais a experiência se torna critério de verdade e motor de transformação.

Ao assumir a experiência como fundamento do filosofar e da aprendizagem, reafirma-se a

importância  de uma educação que forme sujeitos  reflexivos,  autônomos e  comprometidos

com a reconstrução contínua de si e da realidade que os cerca.



AGRADECIMENTOS 

Primeiramente quero agradecer  as minhas mães Maria de Lourdes e Inarai/Nengua

Lundiamazi a que me colocou no mundo e para o mundo e a que me fez renascer para Nkisi.

Agradeço  a  minha  ancestralidade  por  todo amparo,  cuidado  e  direcionamento  nos

meus caminhos. Sem vocês não existir Larizia e tão pouco Danvulá.

Agradeço a meu orientador Prof. Dr. Alexnaldo Teixeira Rodrigues pela oportunidade

dada a mim em iniciar uma pesquisa sem nenhuma experiência, pelo cuidado, ensinamento e

por me incentivar a construir minha carreira desde já.

Agradeço  a  minha  irmã  Larissa  Monteiro  pelas  consultorias  acadêmicas  (e  pela

parceria na vida – irmandade), o que me fez acreditar no meu potencial e me instruiu para o

amadurecimento da escrita.

Agradeço  a  minha  filha  Raíssa  Monteiro  por  me  fazer  uma mulher-mãe  que  não

desiste dos seus objetivos.

Agradeço a todos os amigos que se fizeram presente tanto no início da minha pesquisa

quanto  no  final,  acompanhando  minhas  apresentações,  me incentivando  e apoiando nessa

caminhada.

Agradeço a Fernando pela escuta nas horas que estava falando incansavelmente sobre

Dewey e sua filosofia da experiência, pelo cuidado, atenção e apoio a mim, que foram e são

essenciais.

Agradeço indiretamente a todos e todas que compareceram e comparecerão as minhas

apresentações. Vocês são a ponte para quem estou me tornando: pesquisadora.

Toda experiência vivida até aqui serão frutos para novas experiências, como Dewey

traz  em sua  filosofia,  pois  estou  aberta  para  aprender,  agir  e  refletir  sobre minhas  ações

resultantes das minhas experiências. A pesquisa tem sido meu laboratório de investigação,

reflexão e crítica, assim, me construo e reconstruo quantas vezes forem necessárias. Obrigada!

REFERÊNCIAS 

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2009.
AGUIAR, Porfírio (Org.). John Dewey – Pedagogia, História, Filosofia, Sociologia e 
Magistério. São Paulo: Ícone, 2007. 
DEWEY, John. Experiência e Educação. 3. ed. São Paulo: Editora Nacional, 1979.
DEWEY, John. Experiência e Natureza. Trad. M. O. R. P. Leme. São Paulo: Abril Cultural 
e Industrial, 1974.



DEWEY, John. Vida e Educação. Tradução e estudo preliminar: Anísio Teixeira. São Paulo: 
Ed. Melhoramentos, 1965. p. 13-41. 
GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino médio. 
Campinas, SP: Papirus, 2012.
LINS, Maria Judith Sucupira da Costa. A filosofia da educação de John Dewey: reflexões e 
perspectivas atuais para a escola brasileira. Filosofia e Educação, Campinas, v. 7, n. 2, p. 19–
46, jun./set. 2015. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/rfe/article/view/8637547. Acesso em: 23 
maio 2025.
PARAVICINI, Andrea. John Dewey: experimentar o pensamento. São Paulo: Salvat, 2017.
GUEROULT, Martial. Lógica, arquitetônica e estruturas constitutivas dos sistemas 
filosóficos. Trans/Form/Ação, v. 30, n. 1, p. 235–246, 2007. DOI: 10.1590/S0101-
31732007000100016. 
FELICIANO, Sandro Rinaldi. O ensino de filosofia como problema filosófico: revendo 
Alejandro Cerletti. Filosofia e Educ., v. 11, n. 2, p. 124–144, jul./dez. 2019. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/rfe/article/view/8654829. Acesso em: 23 
maio 2025.
TEIXEIRA, Anísio. A Pedagogia de Dewey. In.: DEWEY, John. Vida e Educação. Tradução
e estudo preliminar: Anísio Teixeira. São Paulo: Ed. Melhoramentos, 1965. p. 13-41. 
SAKAMOTO, Cleusa Kazue; SILVEIRA, Isabel Orestes. Como fazer projetos de 
investigação científica. São Paulo: Paulus, 2014. (Coleção Cadernos de Comunicação). 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/rfe/article/view/8637547

	A FILOSOFIA DA EXPERIÊNCIA DE JOHN DEWEY E SUAS REVERBERAÇÕES NO ENSINO DE FILOSOFIA

