
O CONSTRUCTO DE RAÇA NA INVENÇÃO DA MODERNIDADE AOS

CAMINHOS INSURGENTES PELO LETRAMENTO RACIAL CRÍTICO
Marisol Sena 1

Rosicléia Jesus da Silva 2

Glauber Barros Alves Costa 3

RESUMO

O artigo discute criticamente a construção do conceito de raça como um instrumento da modernidade
europeia para legitimar processos de colonização e dominação.  Apoiado em autores como Dussel
(1992),  Quijano (2005),  Fanon (2008)  e Mignolo (2017),  defende que a ideia  de raça não surgiu
apenas  como  um  dado  histórico,  mas  como  um  mecanismo  de  poder  articulado  com  o  projeto
moderno-colonial.  Ao  analisar  a  expansão  marítima  europeia  e  a  constituição  da  América  como
tempo/espaço da modernidade, revela-se que a raça tornou-se uma tecnologia de classificação dos
corpos e culturas, servindo à dominação econômica, política e epistêmica. O artigo também evidencia
que, mesmo após o fim do colonialismo formal, a colonialidade do poder, do saber e do ser permanece
operando na estrutura social, produzindo subalternidades e epistemicídios. No contexto brasileiro, a
persistência do racismo estrutural e a consolidação do mito da democracia racial são apresentados
como expressões  contemporâneas da colonialidade.  Por  fim, o artigo propõe o Letramento Racial
Crítico como uma prática educativa com potencial decolonial, capaz de desnaturalizar a lógica racial
hegemônica  e  reconstruir  o  imaginário  social.  Baseando-se  nas  contribuições  de  Twine  (2004)  e
Ferreira  (2015),  compreende-se  o  Letramento  Racial  Crítico  como  uma  ferramenta  que  articula
discurso e prática pedagógica, fomentando o reconhecimento das desigualdades raciais e a valorização
de saberes historicamente marginalizados. Através da linguagem, o letramento racial crítico se propõe
como prática de libertação e transformação social, capaz de articular identidades, resistências e novos
horizontes de subjetivação.

Palavras-chave: Modernidade, Colonialidade, Raça, Letramento Racial Crítico, Decolonialidade.

INTRODUÇÃO

O  conceito  de  raça,  entendido  durante  séculos  como  categoria  biológica,  já  foi

amplamente desconstruído pelas ciências contemporâneas. Estudos genéticos (LEWONTIN,

1972) demonstraram que as diferenças dentro de um mesmo grupo humano são maiores que

entre  grupos  distintos,  refutando  qualquer  hierarquia  biológica  entre  povos.  Ainda assim,

1 Mestre  pelo  Curso  de  Ensino,  Linguagem  e  Sociedade  da  Universidade  do  Estado  da  Bahia  –  UNEB,
marisolemanuele@gmail.com 
2 Mestranda  pelo  Programa  de  Pós-Graduação  em  Ensino,  Linguagem  e  sociedade  -  PPGELS  -  UNEB,
rjsuneb@gmail.com ;
3 Professor orientador: Doutor em Educação UFSCAR - gbcosta@uneb.br



embora  irreal  no  plano  biológico,  a  raça  adquiriu  densidade  histórica  e  política,  sendo

mobilizada como um constructo que justifica a dominação, exclusão e exploração de diversos

povos no contexto da colonização.

Neste  artigo,  adotamos  a  compreensão  de  raça  como  categoria  social,  política  e

histórica.  Essa  escolha  é  fundamental  para  desnudar  os  alicerces  da  modernidade  e  da

colonialidade,  haja visto que o conceito foi utilizado para legitimá-las.  Reconhecemos,  ao

mesmo  tempo,  que  em  sua  ressignificação  pelos  movimentos  negros,  a  noção  de  raça

converteu-se em ferramenta estratégica de denúncia das desigualdades e afirmação identitária,

tornando-se também espaço de resistência e de grande importância para políticas de reparação

histórica e ações afirmativas.

Assim, o objetivo central deste trabalho é discutir criticamente a raça como constructo

da modernidade europeia e suas continuidades históricas. Buscamos evidenciar, ainda, como

no contexto brasileiro essa lógica se expressa na persistência do racismo estrutural e no mito

da democracia racial. Por fim, propomos o Letramento Racial Crítico como prática educativa

de  caráter  decolonial,  capaz  de  desnaturalizar  hierarquias  raciais,  valorizar  saberes

subalternizados e abrir horizontes para uma educação comprometida com a justiça social.

Trata-se de um ensaio teórico de caráter crítico-reflexivo, fundamentado em revisão

bibliográfica. O percurso metodológico consistiu no levantamento, seleção e análise de obras

que discutem a modernidade, a colonialidade e o conceito de raça, com destaque para autores

como Dussel (1992), Quijano (1997; 2005), Fanon (2008), Mignolo (2017), e Sueli Carneiro

(2005). No campo da discussão educacional, foram incorporadas as contribuições de Twine

(2004), Ferreira (2015), Almeida (2019), Bento (2022).

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Modernidade  pode  ser  compreendida  de  acordo  com  duas  concepções  (DUSSEL,

1992, p. 30). No primeiro conceito, a Modernidade é vista como um avanço, uma libertação,

uma saída do atraso através da razão que conduz a humanidade a uma nova fase de evolução.

Parte de questões centradas na Europa, como a Reforma Protestante e a Revolução Francesa,

para marcar o início da Modernidade.

O outro entendimento determina a Modernidade a partir do momento em que a Europa

passou a definir-se um centro para história mundial.  Entre os séculos XV e XVII, com a

expansão marítima  europeia,  o  Atlântico  passou a  ter  grande importância  para  a  Europa.



Antes disso os sistemas culturais coexistiam, cada povo vivendo as suas histórias particulares

em seus territórios, não havendo a ideia de uma única história para toda a humanidade. 

Com a expansão portuguesa e espanhola em direção as Américas, outros povos foram

obrigados a integrar uma única história mundial, a europeia. Os europeus se fizeram centro do

mundo, impondo seu modo de vida como universal  e  superior,  através  da conquista  e da

dominação, deslegitimando outras culturas.

Se se entende que a “Modernidade” da Europa será a operação das
possibilidades  que  se  abrem  por  sua  “centralidade”  na  História
Mundial,  e  a  constituição  de  todas  as  outras  culturas  como  sua
“periferia”, poder-se-á compreender que, ainda que toda cultura seja
etnocêntrica,  o etnocentrismo europeu moderno é o único que pode
pretender  identificar-se  com  a  “universalidade-mundialidade”.  O
“eurocentrismo”  da  Modernidade  é  exatamente  a  confusão  entre  a
universalidade abstrata  com a mundialidade concreta  hegemonizada
pela Europa como “centro” (DUSSEL, 2022, p.30).

Essa perspectiva ajuda a compreender  como a Europa,  ao se colocar  no centro da

história mundial, construiu para si a autoridade de definir o que seria considerado humano,

civilizado e universal. Foi nesse gesto de autoproclamação que a ideia de raça ganhou força

como categoria  classificatória,  pois permitia  traduzir  diferenças  culturais  e  fenotípicas  em

hierarquias naturais. 

Portugal  e  Espanha  foram as  colonizadoras  dos  territórios  latino-americanos,  essa

expansão marcada pelas navegações no Atlântico, em um processo violento de domínio das

metrópoles sobre as colônias a partir de uma premissa de superioridade dos colonizadores, até

hoje determina a distribuição de recursos em todo planeta (QUIJANO, 1992, p. 11).

Segundo Dussel (2022, p.30), a Modernidade oculta de si própria essa faceta violenta,

justificando suas ações como legítimas como se supostamente os europeus tivessem a missão

de salvar os não-brancos da imaturidade, do atraso, do primitivo, mesmo que seja de maneira

violenta, pelo bem maior da humanidade num ato heróico. 

As características do mito da modernidade, conforme sistematiza Dussel (2022, p.30),

podem ser apresentadas em sete dimensões centrais. Em primeiro lugar, a civilização moderna

autodescreve-se como mais desenvolvida e superior. A partir dessa autopercepção, instaura-se

a segunda característica:  a suposta obrigação moral de desenvolver os povos considerados

primitivos ou bárbaros. Esse desenvolvimento, por sua vez, deve seguir necessariamente o

modelo europeu, configurando a terceira dimensão, a falácia desenvolvimentista que impõe

um caminho unilinear à humanidade.



Quando  esses  povos  resistem  ao  processo  civilizatório,  entra  em  cena  a  quarta

característica:  a  legitimação  da  violência  como  meio  de  destruição  dos  obstáculos  à

modernização, seja através da conquista militar, da escravização ou da imposição cultural.

Essa violência  produz vítimas,  que são interpretadas  como sacrifícios  necessários ao bem

maior  da civilização e da modernidade,  numa espécie  de ritual  redentor em que “o herói

civilizador reveste as suas próprias vítimas da condição de serem holocaustos de um sacrifício

salvador” (DUSSEL, 2022, p. 31). Trata-se, portanto, da quinta dimensão, em que a barbárie

colonial é ressignificada como heroísmo.

A sexta característica revela-se na atribuição de culpa ao colonizado, responsabilizado

por  resistir  ao  processo  civilizatório  e,  portanto,  tratado  como  culpado  de  sua  própria

opressão.  Por fim, a sétima dimensão consiste na naturalização dos sofrimentos impostos,

interpretados como custos inevitáveis da modernização desses povos ditos atrasados, de raças

escravizáveis. Essas sete facetas do mito da modernidade, ao mesmo tempo em que encobrem

a violência colonial, produzem uma narrativa que justifica, exime e perpetua a dominação.

A exploração passa a ser vista não como uma violência, mas um benefício, pois leva

os valores civilizatórios da modernidade para os selvagens e primitivos. Assim, a racialização

cumpre  um papel  central:  por  serem vistos  como naturalmente  inferiores,  os  não-brancos

deveriam ser conquistados e civilizados.

[...] a codificação das diferenças entre conquistador e conquistado na
ideia de raça, ou seja, uma supostamente distinta estrutura biológica
que situava a uns em situação natural de inferioridade em relação a
outros. Essa ideia foi assumida pelos conquistadores como o principal
elemento constitutivo, fundacional das relações de dominação que a
conquista exigia. Nessas bases, consequentemente, foi classificada a
população da América, e mais tarde, do mundo, nesse novo padrão de
poder. (QUIJANO, p.117, 2005).

Assim,  desde  o  colonialismo,  a  concepção  de  raça  foi  mobilizada  para  validar  as

violências  coloniais,  a  partir  de um discurso  que  naturalizava  a  suposta  superioridade  do

europeu  colonizador  e  seu  modo  de  vida.  A  raça,  neste  sentido,  é  um  constructo  da

Modernidade, concebido para legitimar as conquistas europeias.

Apesar da ideia de raça já estar em evolução durante o período da
guerra  da  reconquista  na  Península  Ibérica,  foi  somente  com  a
formação de um sistema-mundo no século XVI que ela se tornou a
base epistêmica do poder colonial (CASTRO-GOMEZ, 2008, p.37).



Justificado  por  essa  concepção  de  raça,  o  mito  da  modernidade  e  seus  próprios

interesses  econômicos,  o  colonizador  europeu  vestiu-se  como  o  herói  que  guiaria  a

humanidade  rumo a  um ideal  de  civilização  e  desenvolvimento  enquanto  impunha  a  sua

cultura como universal e dizimava outros povos. 

Mesmo com as independências nacionais, essa estrutura ideológica não se rompe, pois

essas independências não significaram um rompimento com a colonialidade,  que continua

produzindo  subalternidades  através  da  dominação  dos  modos  de  significar,  como  afirma

Aníbal Quijano (QUIJANO,1992, p. 438).

A  colonialidade  nomeia  a  lógica  subjacente  da  fundação  e  do
desdobramento  da  civilização  ocidental  desde  o  Renascimento  até
hoje,  da  qual  colonialismos  históricos  têm  sido  uma  dimensão
constituinte, embora minimizada.  (MIGNOLO, 2017, p.2)  

O  termo  colonialidade  foi  caracterizado  por  diversos  pensadores  e  pensadoras,

compreendendo  três  dimensões:  do  poder,  do  saber  e  do  ser.  Uma matriz  de  poder  que

atravessa  diversas  realidades, é a  continuação  do  pensamento colonial,  atravessando  as

dimensões da dominação de poder, saber e ser (Mignolo, 2003, p. 30)

Estas três dimensões da colonialidade precisam ser compreendidas separadamente. A

colonialidade do poder traz a dimensão econômica-política, a colonialidade do saber abrange

a dimensão epistêmica e a colonialidade do ser remete à dimensão ontológica. 

A partir  de  um processo de violência  que ultrapassa  a  esfera material,  os  sujeitos

subalternizados têm seu imaginário capturado pelos valores e subjetividades do dominador.

Invisibilizando seus conhecimentos,  suas vivências  e seus modos de significar,  negando a

legitimidade dos seus conhecimentos e da sua existência Como afirma Sueli Carneiro (2005,

p. 97), “não é possível desqualificar as formas de conhecimento dos povos dominados sem

desqualificá-los também, individual e coletivamente, como sujeitos cognoscentes”.

Frantz  Fanon  (2008,  p.  100-101)  defende  que  através  o  mito  da  inferioridade  do

colonizado e dos seus valores, o colonizador se impõe como superior, o que resulta em uma

alienação colonial, a exploração passa a ser vista não como uma violência, mas um benefício,

pois  leva  os  valores  civilizatórios  da  modernidade  para  os  selvagens  e  primitivos.  Nesse

processo, a língua, a estética e os padrões de comportamento do europeu são impostos como

modelos universais, enquanto os saberes e modos de vida do colonizado são desqualificados

como bárbaros. 



Como preservação do poder hegemônico, opera-se essa deslegitimação das visões de

mundo  do  outro,  paralelamente  à  imposição  da  ideologia  dominante  como  universal.

Determinam-se, assim, os parâmetros de beleza, os valores morais e os sentidos de verdade,

mantendo-se a hegemonia e os privilégios que dela decorrem.

Essa colonialidade, no contexto brasileiro, evidencia-se no fato de que a abolição da

escravidão,  em 1888,  não  representou o fim da discriminação racial.  Encerrado o regime

escravocrata, a população negra e indígena continuou submetida a práticas de racismo e ao

epistemicídio de sua cultura,  mantendo-se, assim, a lógica de exclusão forjada no período

colonial. Estigmatizados, vítimas de violências e privados de condições dignas de moradia,

trabalho e educação, homens e mulheres não receberam qualquer reparação pelo sofrimento

imposto e pelas riquezas que produziram para o país. 

No  século  XIX  e  meados  do  XX,  estavam  em  plena  ascensão  as  teorias  que

problematizavam as questões raciais dentro do processo de construção das sociedades, como o

darwinismo social, o evolucionismo e a eugenia. No Brasil, buscava-se eliminar gradualmente

da sociedade os indivíduos que não correspondiam ao fenótipo do colonizador  através do

branqueamento da população brasileira.  As políticas de embranquecimento objetivavam “o

desaparecimento  do  negro  através  da  “salvação”  do  branco  sangue  europeu,  e  este  alvo

permaneceu como ponto central da política nacional durante o século XX.” (NASCIMENTO,

1978, p. 71).

Em 1933, o sociólogo Gilberto Freyre (2003) publicou o livro Casa Grande e Senzala

onde  ele  defendeu  que  a  mestiçagem  gerava  um  povo  mais  forte  e  capaz  de  maior

desenvolvimento.  Essa tese considerava uma relação cordial  entre  senhores e escravos no

período colonial brasileiro. 

 Essa publicação contribuiu para consolidação do mito da democracia racial que é a

falsa ideia de que não existem desigualdades raciais no país devido à forte miscigenação entre

brancos, negros e indígenas no Brasil. Logo não seriam necessárias ações de promoção da

igualdade  e  combate  à  discriminação  racial,  já  que  teoricamente  o  racismo  não  existiria

(NASCIMENTO, 1978, p. 93).

Comparada à realidade norte-americana, que implementou regimes de segregação com

a  discriminação  e  o  preconceito  institucionalizados,  a  situação  brasileira  de  conflito  e

desigualdade  social  entre  negros  e  brancos  era  mascarada,  isso  evitava  a  tomada  de

consciência das pessoas negras. Assim, as práticas racistas foram se construindo reforçadas

por esse mito de uma suposta igualdade. 



O  racismo  não  é  uma  anormalidade,  mas  o  resultado  do  funcionamento  dessa

sociedade desde o período colonial,  está enraizado na sociedade brasileira,  a partir  de um

conjunto  de  práticas  excludentes  não  explícitas,  mas  muitas  vezes  naturalizadas.  Assim,

conserva-se o sistema de  hegemonia,  com restrição  de oportunidade,  inclusão  e  ascensão

social dos negros e indígenas.

Raça é, pois, uma categoria classificatória que deve ser compreendida
como uma construção local, histórica e cultural, que tanto pertence à
ordem das representações sociais — assim como o são fantasias, mitos
e ideologias — como exerce influência real no mundo, por meio da
produção  e  reprodução  de  identidades  coletivas  e  de  hierarquias
sociais politicamente poderosas (Schwarcz, 2012, p.34).

O racismo é uma forma sistemática de discriminação que tem a raça como fundamento
e  que  se  manifesta  por  meio  de  práticas  conscientes  e  inconscientes  que  culminam  em
desvantagens ou privilégios para indivíduos, a depender do grupo social ao qual pertençam,
ou seja, a perpetuação da lógica colonial de superioridade racial.  O racismo estrutural é um
fenômeno  que  se  manifesta  nas  estruturas  e  instituições  da  sociedade,  perpetuando  a
desigualdade com base na raça. Silvio Almeida (2018, p. 31) aponta que esse tipo de racismo
vai  além  das  atitudes  individuais  e  está  enraizado  nas  políticas,  normas  e  práticas  que
perpetuam a marginalização e a exclusão de grupos raciais minoritários.

Nesse contexto, é preciso compreender raça não como categoria biológica, mas um

entrecruzamento de questões históricas, sociais e culturais que determinam os lugares sociais

de cada sujeito, logo estruturante da sociedade.

O pensamento decolonial  emerge das lutas históricas desses povos subalternizados,

recusando a geopolítica monocultural e monorracial que se apresenta como universal. Trata-se

de uma prática política que busca desestabilizar as bases epistêmicas ocidentais e valorizar

modos de vida, saberes e histórias silenciadas.

Nesse horizonte, o Letramento Racial Crítico (LRC), concebido pela antropóloga afro-

americana France Winddance Twine (2004), compreende que letrar não se reduz a alfabetizar,

mas envolve ler o contexto em que as relações raciais estruturam desigualdades e privilégios.

Para Twine, o LRC é a capacidade de compreender como discurso e prática se articulam para

sustentar hierarquias sociais no interior da lógica eurocêntrica. 

O  Letramento  Racial  Crítico  surge  então  como  uma  proposição  educativa  de

conscientização dessas desigualdades no âmbito étnicorracial e na construção de uma noção

positiva  de  pertencimento  racial.  No  Brasil,  este  conceito  foi  trazido  pela  pesquisadora

Aparecida Ferreira (2015) para o campo da Linguística Aplicada. A autora defende que para

uma sociedade mais  justa  é  necessário  mobilizar  todas  as  identidades  raciais  (sejam elas

negras, indígenas ou brancas) para refletir sobre raça e racismo.



O racismo atua como um padrão de construção das subjetividades ligando diversos

elementos simbólicos para validar a hierarquização dos seres humanos. O Letramento Racial

Crítico atua na reconstrução do imaginário dessas subjetividades, desfazendo a naturalização

da perspectiva hegemônica. 

O Letramento  Racial  Crítico  compreende  diversas  ferramentas  pedagógicas  para  a

prática  do  letramento  racial  no  ambiente  escolar.  Nessa  perspectiva,  é  importante

compreender o currículo escolar como um território de disputa política de modos de viver e

saberes  que  são  ensinados  e  perpetuados  socialmente  através  de  discursos  muitas  vezes

estereotipados e excludentes. 

Letramento  racial  crítico  é  refletir  sobre  raça  e  racismo  e  nos
possibilita ver o nosso próprio entendimento de como raça e racismo
são tratados no nosso dia a dia, e o quanto raça e racismo têm impacto
em nossas identidades sociais e em nossas vidas, seja no trabalho, seja
no ambiente escolar, universitário, seja em nossas famílias, seja nas
nossas relações sociais. [...] é de extrema relevância para que assim
possa também colaborar para que tenhamos uma sociedade mais justa,
com igualdade e com equidade. (FERREIRA, 2015, P. 138)

O  Letramento  Racial  Crítico  surge  como  uma  abordagem  pedagógica  que  busca

desenvolver  uma  consciência  crítica  sobre  as  questões  raciais,  capacitando  indivíduos  a

reconhecer e desafiar o racismo em suas diversas manifestações. 

A educação, nesse contexto, é vista como um espaço de resistência e transformação.

Através de uma educação antirracista e do LRC, é possível promover uma prática pedagógica

que  transgrida  o  paradigma  do  pensamento  eurocêntrico  e  hegemônico,  empoderando

estudantes a ler o mundo criticamente e a se posicionarem como agentes de mudança social.

Compreender o racismo é compreender o funcionamento de uma sociedade racista, e

ao  mesmo  tempo,  entender  a  necessidade  de  um  letramento  racial  para  que  as  pessoas

entendam como funciona a sociedade e como ela pode ser analisada e compreendida, mas

acima como se pode questionar a estrutura que a “branquitude” (Bento, 2022), constrói para

se manter no poder.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Desde  a  expansão  marítima  europeia,  a  ideia  de  raça  vem  sendo  utilizada  para

subjugar  e  determinar  as  matrizes  de  poder,  demarcando  inclusive  quem tem o  direito  a



dignidade e a vida. Neste sentido, o Letramento Racial Crítico se insere como uma prática

educativa decolonial fundamental para construção de uma sociedade mais justa ao contribuir

para que os sujeitos percebam como a sociedade é estruturada a partir dessa lógica racial que

vem se perpetuando desde a Modernidade.  É aprender a desaprender as marcas coloniais de

nossa formação, é resgatar nossa perspectiva de mundo.

Decolonizar não é apenas denunciar, mas propor novas alternativas de luta concreta e

transformação social. Uma perspectiva decolonial na educação se constrói a partir do diálogo

com  os  movimentos  sociais  e  políticos  e  as  diversas  realidades  educacionais  e,  que  se

constituem  como  um  pensar/ser/fazer/sentir  de  forma  distinta  da  práxis  e  da  retórica

eurocêntrica. Um ato político, intercultural, antirracista, antissexista, anti-homofóbico e contra

todas as formas de exploração e opressão constituídas pela Modernidade/Colonialidade. 

Neste  sentido,  o Letramento  Racial  Crítico,  está  em consonância com esse projeto

político  educativo  de  caráter  emancipatório  e  decolonizador,  ensina  a  ler  o  mundo  e  os

discursos hegemônicos que circulam: a naturalização do racismo, o epistemicídio, bem como

o machismo, a homofobia, as desigualdades de classes, e outras opressões. São práxis que

estimulam na sala de aula a desconstrução da visão colonizadora, para que os sujeitos deixem

de  pensar  a  partir  das  epistemes  coloniais,  refletindo  sobre  sua  presença  no  mundo  e

construindo uma identidade de resistência. 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2018.

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política, n. 11, p. 89-117, 2013.

BENTO, Cida. Pacto da Branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.  

CARNEIRO. Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 
ser. Tese (Doutorado em educação). São Paulo: Universidade de São Paulo, 2005. Disponível 
em: https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-como-
nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf Acesso em 05 de dez. de 2022.

CASTRO-GOMEZ,  S.  (Post)coloniality  for  dummies:  Latin  American  perspectives  on
modernity, coloniality and the geopolitics of knowledge. In: MORAÑA, M.; DUSSEL, E.;
JÁUREGUI, C. A. (eds.) Coloniality at large: Latin America and the postcolonial debate.
Durham: Duke University Press, 2008. p. 259-285.

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Los avatares de la crítica decolonial. Tabula Rasa, Bogotá, n.
16, EneroJunio, 2012.



DUSSEL,  Enrique. Europa, modernidade  e  eurocentrismo. Disponível  em: 
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/collect/clacso/index/assoc/D1200.   Acesso em: 12 dez. 
2022.

DUSSEL, Enrique. 1492. O encobrimento do outro. A origem do mito a modernidade. São 
Paulo: Vozes, 1992.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EdUfba, 2008.

FERREIRA, A. de J. Narrativas Autobiográficas de Professoras/es de Línguas na 
Universidade: Letramento Racial Crítico e Teoria Racial Crítica. In: FERREIRA, Aparecida 
de Jesus. Narrativas Autobiográficas de Identidades Sociais de Raça, Gênero, 
Sexualidade e Classe em Estudos da Linguagem. Campinas, SP: Pontes Editora, 2015. p. 
127-160.

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande e Senzala. São Paulo: Global Editora, 2003.

LEWONTIN, Richard C. The apportionment of human diversity. Evolutionary Biology, 
New York: Springer, v. 6, p. 381-398, 1972. DOI: https://doi.org/10.1007/978-1-4684-9063-
3_14
MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo
de un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (orgs.). El giro 
decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. 
Bogotá: Siglo del Hombre, 2007.

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. In: Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, vol.32, n.94, 2017. Disponível em: 
https://doi.org/10.17666/329402/2017. Acesso em: 10 de dez.de 2022.

MIGNOLO, Walter. Historias locales/diseños globales: colonialidad, conocimientos 
subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal, 2003.

NASCIMENTO, do Abdias. O genocídio do negro brasileiro. Processo de um racismo 
mascarado. 1978. Editora Paz e Terra, Rio de Janeiro.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del Poder, Cultura y Conocimiento en América Latina. In: 
Anuário Mariateguiano. Lima: Amatua, v. 9, n. 9, 1997.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y Modernidad-racionalidad. In: H. BONILLO (org.), Los 
conquistados. Bogotá, Tercer Mundo Ediciones, p. 437-450, 1992.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, 
Anibal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-
americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142.

SCHWARCZ, L. M. Nem preto nem branco, muito pelo contrário: cor e raça na 
sociabilidade brasileira. São Paulo: Claro Enigma, 2012, p. 34. 



TWINE, France Winddance. A white side of black Britain: The concept of racial literacy. 
Ethnic and racial studies, v. 27, n. 6, p. 878-907, 2004.


