
GÊNERO E INFÂNCIA: REFLEXÕES NO COTIDIANO ESCOLAR

Anna Luiza Gotlieb de Almeida Santos 1

RESUMO

Este trabalho discorre sobre uma reflexão crítica sobre as relações de gênero na Educação Infantil,
especificamente  com  crianças  com  idades  de  2  a  5  anos,  a  partir  das  minhas  experiências  em
instituições de ensino, tanto da rede pública quanto da rede privada. O principal propósito trata de
analisar como as imposições de gênero são construídas e reforçadas desde os primeiros anos de vida,
influenciando no desenvolvimento das crianças. A partir da observação de situações cotidianas durante
os dias de aula, busca-se problematizar e analisar a visão biologicista que incumbe comportamentos
pré-determinados a meninos e meninas, revelando como essas ideias sustentam práticas pedagógicas e
sociais  que  limitam  a  construção  da  personalidade  das  crianças,  enquanto  não  as  permite  “ser”.
Conclui-se que a superação dessas imposições está atrelada a uma escuta sensível, formação crítica
dos profissionais da educação e um olhar comprometido com a construção de uma infância mais livre,
sem estereótipos.

Palavras-chave: Diversidade, Gênero, Educação Infantil.

INTRODUÇÃO

 A reflexão tem como ponto de partida uma situação que vivenciei em um estágio não 

obrigatório na Educação Infantil, uma escola particular, localizada na região central de 

Curitiba, onde trabalhei com uma turma de Infantil IV, composta por crianças de 4 a 5 anos. 

Porém, a escola em questão caracterizava-se por adotar uma abordagem pedagógica voltada à 

integração entre as crianças de diferentes turmas. Logo, de certa forma, acabei trabalhando 

com todas as crianças da Educação Infantil. 

Nesse ambiente, havia aulas extracurriculares de judô e balé. As meninas eram 

incentivadas a participar do balé, enquanto os meninos eram direcionados ao judô. Me 

recordo de uma situação envolvendo uma aluna de outra turma: ela praticava judô, mas, em 

um determinado dia, a vi usando roupa de balé. Ao perguntar por que havia deixado o judô 

(não era possível praticar ambos), ela relatou que a escola havia solicitado à sua família que a 

transferisse de atividade. Essa atitude revela como a instituição atuou no controle e na 

1 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Paraná - UFPR, anna.luiza@ufpr.br.



normatização do corpo dessa criança. Afinal, qual seria o risco de uma menina que pratica 

judô? 

As escolas acabam por exercer uma pedagogia da sexualidade e do gênero (Louro, 

2018, p. 17). O objetivo da ação disciplinadora é "fixar" uma identidade masculina ou 

feminina "normal" e duradoura, através de normas (como a de que meninas só poderiam 

praticar balé e meninos judô) e estratégias de governança dos corpos. O corpo infantil, ao 

invés de ser compreendido em sua pluralidade, é vigiado e enquadrado dentro de padrões de 

gênero. Louro (2000, p. 60) explica que o controle dos corpos historicamente faz parte dos 

processos de escolarização:
“O disciplinamento dos corpos acompanhou, historicamente, o 
disciplinamento das mentes. Todos os processos de escolarização sempre 
estiveram - e ainda estão - preocupados em vigiar, controlar, modelar, 
corrigir, construir os corpos de meninos e meninas, de jovens homens e 
mulheres” (Louro, 2000, p. 60).

Analisando as vivências escolares que tive com relação a vigilância dos corpos, sugiro

uma investigação sobre à biologização e o controle corporal, compreendendo que essas ações 

comprometem o desenvolvimento integral da criança, limitam seu autoconhecimento e 

impõem comportamentos que tendem a se perpetuar ao longo da vida. 

Proponho uma análise que não vê a criança como um vir-a-ser, mas como um sujeito 

do agora, um sujeito que possui necessidades e gostos no momento presente. E cuja vivência 

presente deve ser valorizada e respeitada, afinal a criança não é menos que o adulto, então 

deve ter suas inclinações valorizadas e escutadas. 

Enfatizo uma abordagem contrária à “[...] cultura de dominação, em que as crianças 

não têm direitos civis, aqueles que são poderosos – as mulheres e os homens adultos – podem 

exercer controle autocrático sobre as crianças” (hooks 2018, p. 85).

METODOLOGIA 



A partir dessa situação e de outras observadas no ambiente escolar, recorri à autoras 

que pudessem me ajudar a entender e superar o fenômeno da imposição de comportamentos 

infantis. Utilizei como referencial teórico múltiplas autoras que discorrem sobre o tema, com 

enfoque na autora Guacira Louro, a fim de propor um debate acerca da imposição de 

comportamentos pré determinados e biologistas e sobre a adultização que afeta, em grande 

maioria, meninas (como o discurso de que meninas amadurecem mais cedo, que carece 

totalmente de respaldo em evidências científicas). Dessa forma, foi objetivado compreender 

de que forma a produção da infância na modernidade utiliza elementos inapropriados de 

governança para limitar os corpos infantis.

As reflexões acerca dessa análise permitiram reconhecer que tais práticas não são 

neutras, mas carregadas de significados sociais e culturais que moldam a forma como a 

infância é vivida e percebida. Assim, compreender o controle dos corpos infantis é também 

compreender como a escola atua na manutenção de estereótipos e na formação de identidades 

generificada. 

Nesse sentido, a metodologia adotada sustenta-se em uma abordagem qualitativa e 

reflexiva, que busca não apenas descrever práticas observadas, mas também analisá-las 

criticamente utilizando de referenciais teóricos que defendem uma educação comprometida 

com a diversidade, a autonomia e o respeito às singularidades de cada criança.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Segundo Botton e Strey (2012, p. 24), estudar gênero exige, antes de tudo, compreendê-

lo como um processo contínuo, que se inicia a partir da identificação do sexo do bebê. Desde

antes do nascimento, por exemplo, as cores do enxoval das crianças são escolhidas de acordo

com o gênero, os brinquedos que a mesma brincará em sua infância e de que modo ela agirá.

As autoras defendem a ideia de que os processos de reprodução de discursos que nos ensinam

como devemos ser, pensar e agir são denominados gendramento. Finco (2009) afirma que

homens e mulheres adultos educam crianças definindo em seus corpos diferenças de gênero,

mesmo que inconscientemente, com gestos socialmente aceitos. 



Desse modo, é possível questionar de qual maneira a escola, como instituição socializadora,

age para feminilizar ou masculinizar os corpos.A hegemonia do corpo branco heterossexual se

baseia no direito de oprimir quem não se encaixa nesse padrão - as minorias (Preciado, 2013).

Quando pensamos gênero na escola é preciso analisar com cautela e compreender os

múltiplos aspectos da socialização dos corpos, afinal até o espaço e o tempo escolar não são

distribuídos e utilizados de forma igualitária  por todos os sujeitos desse ambiente (Louro,

1997). 

Na  Educação  Infantil  as  crianças  constroem  suas  formas  de  performar  suas

masculinidades ou feminilidades através de seu brincar e passam a compreender o sexismo a

partir  do  confronto  com  a  hierarquia  escolar,  que  determina  como  as  masculinidades  e

feminilidades devem ser performar (Gallardo, Valenzuela, 1999).

“Se  múltiplas  instâncias  sociais,  entre  elas  a  escola,  exercitam  uma
pedagogia da sexualidade e do gênero e colocam em ação várias tecnologias
de  governo,  esses  processos  prosseguem  e  se  completam  através  de
tecnologias de autodisciplinamento e autogoverno que os sujeitos exercem
sobre si mesmos” (Louro, 2018, p. 17)”

Em 2024, realizei estágio obrigatório em docência na Educação Infantil em um Centro

Municipal de Educação, em Curitiba, localizado em um bairro de classe média. Estagiei em

uma turma de Maternal I, composta por crianças de 2 a 3 anos. Durante a observação, notei

comportamentos  que revelam a vigilância  e o controle  dos corpos no espaço escolar.  No

momento do brincar livre, a formação das profissionais que atuavam naquela sala se mostrou

insuficiente, de modo a influenciar no brincar e no “ser” criança. Meninas que demonstraram

interesse em brincar com carrinhos ou bonecos eram instruídas a irem brincar com bonecas.

Os  meninos  nem sequer  cogitaram brincar  com bonecas,  pois  isso só  era  permitido  para

garotos  com  autismo,  mostrando  que  além  do  controle  e  determinações  impostas  a

determinado gênero, notamos um ambiente capacitista.

É necessário questionar se a criança será capaz de conhecer-se de maneira integral em

um contexto onde a imposição de um roteiro implicará em como será seu comportamento e do

que ela gostará. Afinal, “meninos e meninas desenvolvem seus comportamentos e 



potencialidades a fim de corresponder às expectativas de um modo singular e unívoco de

masculinidade  e  de  feminilidade  em nossa  sociedade”  (Finco,  2009).  Ao  brincar  com as

bonecas, a aluna suprirá as expectativas da professora, mas não as expectativas que ela tem

com seu próprio brincar, que deve ser um momento lúdico, de aprendizagem e satisfação.

Dessa forma, afirmo que interações observadas no contexto do estágio foram carregadas

de controle sobre os corpos, moldando as atitudes das crianças para performar masculinidade

ou feminilidade,  voltando meninas para brincadeiras com bonecas, cozinha e consideradas

mais “calmas”, enquanto meninos eram induzidos a brincar com carrinhos e quando tinham

atitudes consideradas “indesejáveis” eram mais repreendidos do que as meninas, o que acaba

por perpetuar a cultura violenta da masculinidade.

Nesse sentido, os meninos passam por um processo de dessensibilização que perdura a

vida  inteira.  A  falta  de  sensibilidade  pode  vir  a  se  tornar  uma  justificativa  para

comportamentos  violentos,  de forma a culpabilizar  a  biologia,  e  não fatores  externos  que

influenciam a  vida  desse  sujeito,  como violências  e  atitudes  que  acabam por  impedir  os

garotos de se expressarem por algum meio que não seja a raiva. 

Em nossa sociedade, mostrar afeto entre meninos e homens é algo muito mais vigiado e

limitado do que entre meninas. Gestos de carinho ou amizade física entre homens costumam

ser vistos com restrição e, muitas vezes, evitados em público (Louro, 2018, p. 18).  Logo, a

masculinidade hegemônica, além de estar contra a feminilidade, se posiciona contra outras

formas  de  vivenciar  a  masculinidade.  Louro  (2000)  investiga  a  masculinidade  enquanto

aspecto hegemônico:
Curiosamente, essa é também a identidade mais vigiada e controlada. Desde
os primeiros anos de vida, várias instâncias sociais, em especial a família e a
escola,  realizam  um investimento  continuado  e  cuidadoso  no  sentido  de
garantir a "aquisição" da heterossexualidade. (p. 69)

Trata-se  de  uma  forma  de  vigilância  que  não  vem  apenas  de  fora,  mas  que  é

interiorizada  pelo  próprio garoto,  que desde cedo aprende a  se  controlar  e  a  policiar  sua

própria conduta, com a expectativa de performar a masculinidade hegemônica imposta à ele.

A partir de reflexões acerca da adultização, Ferreguett (2014) afirma que é exigido dos

meninos que eles não demonstram sensibilidade e suas práticas corporais devem ser 



resumidas à lutas e jogos que utilizem uma bola. Desde cedo os meninos precisam performar

firmeza e exercer dominação sobre as meninas.

As meninas têm a obrigação de ser delicadas e obedientes  devido à uma cultura da

desigualdade de gênero que se move de acordo com o capitalismo. Nessa sociedade, mulheres

são criadas para a submissão, para servirem aos homens. Uma cultura de submissão se faz

presente, de forma a atacar a autoestima, substituindo-a por uma noção de que obtemos nosso

senso  de  ser  a  partir  do  domínio  do  outro  -  como  o  domínio  de  gênero,  que  impõe  a

dominação do homem sobre a mulher. 

Vivemos perante uma cultura que enfatiza a importância do homem em detrimento da

mulher.  Nessa cultura  os  homens são capazes  de se aventurar  e  realizar  as  façanhas  que

preferirem. A felicidade da mulher depende do amor de um homem, que só acontecerá se a

mulher  estiver  dentro  dos  padrões  de  beleza  estabelecidos  pela  sociedade  na  qual  estão

inseridos.

A infância deixa de existir para dar lugar a uma adultização, a qual inculca a meninos e

meninas certos padrões de comportamentos determinados a seu sexo. Recordo-me de uma

aluna que tinha 4 anos, era estudante de escola particular, situada no mesmo bairro de classe

média  onde  realizei  o  estágio  obrigatório.  Diariamente,  ela  comparecia  na  escola  usando

maquiagem. Alguns dias sua maquiagem se resumia em cores na região dos olhos, em outros

dias  ela  remetia  a uma mulher  adulta.  Quando sentava  em frente  ao espelho,  permanecia

durante a aula admirando-se, sem prestar atenção em nenhuma proposta sugerida. No dia em

que as crianças tinham a possibilidade de levar brinquedos de casa para a escola, ela sempre

levava  maquiagem  -  que  era  proibida  na  escola.  Enquanto  professora  auxiliar,  buscava

compreender  de  que  maneira  as  pressões  estéticas  já  haviam  se  infiltrado  no  imaginário

daquela  criança.  Perguntava-me como ela  havia  internalizado a crença  de  que sua beleza

dependia do uso de maquiagem. Quem, ou o quê, a havia convencido de que seu rosto natural

não era o suficiente? A antecipação de padrões adultocêntricos de beleza parecia já operar

sobre sua autoimagem, moldando sua percepção de si. 

Além dessa criança, havia outra menina na mesma turma com a mesma questão. Em

uma reunião com a mãe, ela contou à professora regente que, enquanto trabalhava, a filha —

que ficava sob os cuidados da avó — tinha acesso irrestrito às telas, consumindo conteúdos

sobre maquiagem e beleza. Ainda durante a conversa, relatou que, certa vez, a menina lhe 



perguntou: “Mãe, por que você fica feia sem maquiagem?” E, desde então, a criança utilizava

maquiagem  diariamente  —  até  na  hora  de  dormir.  Em  determinados  momentos,  eu  a

encontrava atrás de sua mochila, passando maquiagem durante o horário da aula. 

Esses comportamentos são relativizados por uma construção social de gênero. Existe a

crença  de  que  meninas  são  biologicamente  voltadas  a  se  interessarem  por  maquiagem e

atividades domésticas e meninos por atividades radicais e comportamentos impulsivos. Louro

(2000) afirma que o corpo não pode ser visto como unicamente biológico. Afinal, o que é

biológico ou não é significado pela própria cultura. Portanto, a sociedade em que estamos

inseridos  deve  ser  vista  numa perspectiva  política,  onde as  identidades  são  construídas  e

percebidas de forma desigual. Algumas são vistas como padrão, naturais e neutras. Já outras

são  vistas  como diferentes,  estranhas  ou  fora  da  norma,  e  acabam sendo constantemente

questionadas,  marginalizadas  ou  forçadas  a  se  posicionar.  Isso  revela  um jogo  de  poder

cultural,  onde  certas  identidades  têm  mais  voz,  visibilidade  e  reconhecimento,  enquanto

outras são silenciadas ou deslegitimadas. Firmino e Porchat (2017) Recorrem à Judith Butler

para falar sobre a biologização, afirmando que a determinação biológica tem como objetivo

incentivar desigualdade entre homens e mulheres, naturalizando o poder e dominação como

forma de  evitar  a  contestação  sobre  essa estrutura  social.  Nossas  escolhas  em relação ao

gênero  não  são  livres,  elas  estão  sempre  em  debate  com  normas  sociais.  Embora  não

estejamos presos a um determinismo biológico, ainda somos influenciados por uma pressão

cultural que toma o sexo como ponto de partida.

Essa  cultura  busca  classificar  sujeitos  com  base  em  seus  comportamentos,  com  o

objetivo de fixar uma identidade masculina e feminina “normal” e o que não estiver dentro

dessa identidade deve ser repreendido como uma forma de controle da norma social. 

A  problematização  vai  além  quando  saímos  da  polarização  binária  de  gênero.  A

identificação e a expressão podem ser formas de resistência e enfrentamento a uma matriz que

não  contempla  essas  pessoas  (Dos  Reis,  Pinho,  2016).  O  não  binarismo  representa  uma

quebra e uma resistência ao modelo hegemônico de gênero, promovendo uma compreensão

mais ampla e diversa sobre o que significa ter uma identidade de gênero e como ela pode ser

vivida na sociedade contemporânea.

O próprio  currículo  escolar  foi  produzido  a  partir  de  uma ótica  masculina,  branca,

heterossexual e cisgênero. Louro (2000, p. 60) nos dá pistas sobre a característica vigilante 



dos  processos  de  escolarização.  Existe  uma  enorme  preocupação  da  escola  referente  ao

controle e correção dos corpos jovens. O olhar direcionado aos corpos de crianças e jovens

torna-se ainda mais atento e minucioso quando focaliza questões de gênero e sexualidade.

A cultura ocidental prega por uma dualidade de gêneros, uma divisão que implica na

perda  da  visão  de  nós,  seres  humanos,  como pessoas.  Somos  vítimas  de  uma  sociedade

completamente genderizada, que possui dificuldade em aceitar a incerteza, e a pluralidade. “O

ser  homem ou  ser  mulher  não  é  um estado  adquirido  -  é,  antes,  uma  apropriação,  uma

condição em permanente construção ativa, um devir” (Botelho-Gomes, Goellner, Silva, 2008,

p.  220).  O gênero binário se manifesta  quando os  corpos são classificados em categorias

opostas em diferentes setores e conhecimentos da sociedade. 

A  mídia  destaca  em  suas  produções  audiovisuais  certas  qualidades  consideradas

essenciais e exclusivas do homem, construindo um significado simbólico do que realmente

representa ser homem. Esse conjunto de artifícios que formam e são formados pelas relações

sociais  constitui  uma  pedagogia,  baseada  em um  repertório  de  significados  que  criam  e

mantêm identidades culturais  hegemônicas (Dos Reis, Pinho, 2016), dessa forma, o corpo

torna-se instrumento de julgamento referente a o que somos ou podemos vir a ser.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ao compreender que o controle dos corpos não é realizado apenas pela escola, mas

sim por toda a comunidade, precisamos criar uma noção de que todos que passam pela vida da

criança  são  sujeitos  educadores.  Não  existem  fatores  biológicos  que  justifiquem  a

generificação da vida. Os comportamentos das crianças e suas personalidades são moldados

de acordo com fatores sociais e emocionais. Suas ideias, suas falas e seu brincar não possuem

gênero. A pluralidade de corpos mostra que gênero e identidade são construções sociais que

moldam nossa vida e podem ser repensadas para promover mais respeito e diversidade.

A escola deve pensar  sobre as  práticas  disciplinadoras  e  seus efeitos  na formação

integral dos sujeitos. Qual o risco de um corpo que foge do padrão hegemônico? A função da

escola é a formação integral, ou o disciplinamento dos corpos para seguir determinado papel

social?  A escola não apenas reproduz, mas também legitima uma matriz heteronormativa,

branca e cisgênero, que marginaliza identidades que não se encaixam nesse padrão. A 



vigilância exercida sobre os corpos infantis não é apenas externa, mas também interiorizada,

tornando-se parte do autodisciplinamento e do autogoverno dos sujeitos.

Torna-se  essencial  repensar  a  escola  como  ambiente  de  possibilidades,  onde  a

diversidade  de  gênero  e  sexualidade  possa  ser  reconhecida,  valorizada  e  protegida.  É

necessário desafiar as práticas que naturalizam desigualdades, promover formação continuada

para  educadores,  revisar  currículos  e  materiais  didáticos,  e  criar  ambientes  escolares  que

permitam às crianças experimentar, brincar e se expressar livremente. A educação pode se

tornar um campo de resistência e transformação.

Um olhar comprometido com a construção de uma infância  livre exige repensar o

currículo e as rotinas escolares, incluindo brinquedos, materiais  didáticos e atividades que

promovam a igualdade de oportunidades a todos os corpos. Ao oferecer experiências variadas

e não marcadas por estereótipos, a escola permite que as crianças experimentem diferentes

formas de brincar, criar e se relacionar.

Conclui-se que a desconstrução das normas de gênero não se concretiza apenas por

meio de discursos, mas pela prática cotidiana da escuta, do diálogo e da formação constante.

O enfrentamento ao sistema que visa sujeitos dóceis e que impõe comportamentos específicos

para determinado gênero precisa ser feito coletivamente, a partir da reflexão crítica sobre as

situações vividas e teorização dessas. 

REFERÊNCIAS 

BICALHO,  Chaiton  Washington  Cardoso.  Brincadeiras  infantis  e  suas  implicações  na
construção de identidades de gênero. Rev Med Minas Gerais, v. 23, n. Supl 2, p. S41-S49,
2013

BOTTON, Andrea;  STREY, Marlene Neves.  As influências  do gênero na infância:  como
produzimos meninos e meninas. 

DORNELLES,  Leni  Vieira.  “TU  NÃO  PODES  SER  PRINCESA”:  CORPOS,
BRINQUEDOS E SUBJETIVIDADES. Modos de brincar, p. 31, 2010.

DOS  REIS,  Neilton;  PINHO,  Raquel.  Gêneros  não-binários:  identidades,  expressões  e
educação. Reflexão e Ação, v. 24, n. 1, p. 7, 2016.



FERREGUETT,  Cristhiane  et  al.  Relações  dialógicas  em  revista  infantil:  processo  de
adultização de meninas. 2014.

FINCO, Daniela F. Relações de gênero nas brincadeiras de meninos e meninas na educação
infantil. Pro-posições, v. 14, n. 3, p. 89-101, 2003.

FIRMINO, Flávio Henrique; PORCHAT, Patricia. Feminismo, identidade e gênero em Judith
Butler:  apontamentos  a  partir  de  “problemas  de  gênero”.  DOXA:  Revista  Brasileira  de
Psicologia e Educação, v. 19, n. 1, p. 51-61, 2017.

HOOKS, bell. O feminismo é para todo mundo: Políticas arrebatedoras. Rio de Janeiro: Rosa
dos Tempos, 2018.

GALLARDO, Gómez;  VALENZUELA, Malu. Uma alternativa de equidade de gênero na
pré-escola. Gênero e Educação. São Paulo: SOF, p. 40-54, 1999.

LOURO, Guacira  Lopes.  Corpo, escola e  identidade.  Educação & Realidade,  v.  25,  n.  2,
2000.

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação. Petrópolis: vozes, 1997.

LOURO, Guacira Lopes. Gênero, história e educação: construção e desconstrução. Educação
& realidade, v. 20, n. 2, 1995.

LOURO, Guacira Lopes. Mulheres na sala de aula. História das mulheres no Brasil, v. 2, p.
443-481, 1997.

LOURO, Guacira Lopes. O corpo educado: pedagogias da sexualidade. Autêntica, 2018.

PRATES, Mónica Isabel Rico Nobre. Educação para a igualdade de género: um estudo de
caso numa instituição de educação de infância. 2014.

PRECIADO, Beatriz; NOGUEIRA, Fernanda Ferreira Marcondes. Quem defende a criança
queer?. Jangada: crítica| literatura| artes, v. 1, n. 1, p. 96-99, 2013.



SILVA, Paula; BOTELHO-GOMES, Paula; GOELLNER, Silvana Vilodre. Educação física
no sistema educativo português: um espaço de reafirmação da masculinidade hegemônica.
Revista Brasileira de Educação Física e Esporte, v. 22, n. 3, p. 219-233, 2008.


