
ALFABETIZAÇÃO E DIÁLOGOS SOBRE RACISMO: A

CONSTRUÇÃO DA BOLSA AFROAFETIVA COM CRIANÇAS

PEQUENAS.

Gabriela da Silva Santos Barbino1

Samara da Rosa Costa 2

RESUMO

O presente trabalho discute vivências pedagógicas desenvolvidas pela professora supervisora
do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID) em uma turma do 1º
ano do ensino fundamental de uma escola municipal de Curitiba. A experiência literária foi
utilizada  como  ponto  de  partida  para  a  aprendizagem,  culminando  na  criação  da  "Bolsa
Afroafetiva"  ,  uma  resposta  a  um  episódio  de  racismo  onde  uma  estudante  expressou
desagrado  por  pessoas  negras.  A  iniciativa  buscou  promover  uma  educação  antirracista,
envolvendo toda a comunidade escolar, com base nas teorias de Ribeiro (2022), que destaca a
importância do protagonismo das crianças em práticas educativas; Freire (2021), que enfatiza
a pedagogia do diálogo e a conscientização crítica; e Gomes e Araújo (2023), que discutem
estratégias de envolvimento comunitário em práticas antirracistas e Costa (2024) no que ajuda
a fundamentar a literatura par as infâncias.Os principais resultados indicaram a participação
ativa de crianças e famílias, abordando o racismo de maneira direta e reflexiva. As práticas
possibilitaram a construção de um elo antirracista, promovendo o conhecimento de literaturas
com representações étnico-raciais diversas. Isso fomentou um sentimento de pertencimento
entre as crianças negras e ampliou a percepção da diversidade entre as crianças brancas. O
texto analisa como esse processo foi estruturado pela professora e a percepção das estudantes
do subprojeto de alfabetização e letramento com diversidade. A literatura para as infâncias se
mostrou  uma  ferramenta  potente  para  a  aprendizagem  e  a  construção  de  uma  educação
inclusiva e diversa.

Palavras-chave: ALFABETIZAÇÃO, EDUCAÇÃO ÉTNICO-RACIAL,  LITERATURA PARA AS
INFÂNCIAS.

1 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Paraná- UFPR, barbinogabriela@gmail.com;
2Doutoranda   pelo  setor  de  Educação da  Universidade  Federal  do  Paraná-  UFPR,
professorasamara.costa@gmail.com;



INTRODUÇÃO

A escola,  enquanto espaço social  e  cultural,  constitui-se como um ambiente  muito

propício para o desenvolvimento de práticas que promovam equidade, o respeito às diferenças

e  a  valorização  das  identidades,  sobretudo  no  contexto  da  infância,  período  em  que  se

consolidam percepções  de  mundo e  relações  sociais.  No âmbito  da  educação  brasileira  a

implementação de ações antirracistas ganha centralidade a partir das diretrizes curriculares

nacionais  para  a  educação  da  Relações  étnico-  Raciais  (Brasil,  2004),  que  orientam  a

organização de práticas pedagógicas comprometidas com a valorização da identidade negra, e

o enfrentamento ao racismo estrutural e historicamente presente no Brasil. 

Nesse movimento,  a literatura para as infâncias emerge como ferramenta formativa

capaz  de  mediar  reflexões  críticas  e  promover  o  reconhecimento  positivo  das  diferentes

identidades, o que favorece o desenvolvimento linguístico quanto a ampliação de repertório

cultural  e afetivo para as crianças. Para Paulo Freire3 (1981), o ato educativo é dialógico,

crítico, e humanizador, sendo a leitura do mundo indissociável da leitura da palavra. Assim,

práticas literárias  que evidenciam a pluralidade étnico-racial possibilitam que crianças negras

se  reconheçam  positivamente  e  que  crianças  brancas  ampliem  sua  compreensão  de

diversidade e justiça social. 

Ao analisar a construção da  Bolsa Afroafetiva, compreende-se que sua proposta se

fundamenta na centralidade e no protagonismo da escuta infantil, com o objetivo de promover

experiências formativas significativas que reafirmam as crianças como sujeitos de direitos e

atores ativos nos processos educativos. Essa iniciativa, ao valorizar as vozes e percepções das

infâncias, configura também como uma ação intencional de construção de uma consciência

racial crítica entre as crianças e suas famílias, reconhecendo que a escola, isoladamente, não é

capaz de sustentar tal processo. Assim, a Bolsa Afroafetiva emerge como um espaço coletivo

de  aprendizagem  e  diálogo,  no  qual  educação  e  afetividade  se  entrelaçam  em  práticas

antirracistas na infância. Diante disso, o presente trabalho discute uma experiência 
3A primeira menção a cada autora ou autor neste texto é feita com o nome completo, a fim de dar visibilidade à
escrita  de  pesquisadoras  e  pesquisadores.  Essa  escolha  se  fundamenta  nos  estudos  da  professora  e
pesquisadora Megg Rayara Gomes de Oliveira, que destaca a importância dessa prática para a construção da
identidade de quem produz conhecimento, uma vez que o uso apenas do sobrenome, como é comum nas
referências acadêmicas, muitas vezes não permite identificar o gênero da pessoa autora.



pedagógica desenvolvida por uma professora supervisora do Programa Institucional de bolsas

de Iniciação à Docência (PIBID) em uma turma do 1º ano do Ensino Fundamental de uma

escola municipal de Curitiba. A ação teve como ponto de partida um episódio de racismo

registrado no cotidiano escolar, no qual uma criança verbalizou que não gostaria de brincar

com a colega porque ela era negra, e que não gostaria de ficar perto dos colegas negros. Em

resposta  a  isso,  a  professora  da  turma  desenvolveu  a  “Bolsa  Afroafetiva,”   dispositivo

pedagógico baseado em vivências literárias, exploração estética e participação coletiva, com o

intuito de promover diálogo, acolhimento e reflexão crítica entre as crianças e suas famílias. 

METODOLOGIA 

A metodologia adotada neste relato de experiência fundamenta-se na escuta atenta e

reflexiva  da  professora  diante  das  manifestações  das  crianças  em  situações  cotidianas.A

pesquisa adota uma abordagem qualitativa,  por compreender que os fenômenos educativos

não podem ser reduzidos a dados numéricos, mas exigem uma escuta atenta e interpretativa

das experiências  humanas.  Nessa perspectiva,  a  investigação busca compreender  sentidos,

gestos  e  narrativas  que  emergem  do  cotidiano  escolar,  valorizando  a  subjetividade  e  a

singularidade das práticas docentes. 

 O ponto de partida para a prática da docente foi a verbalização de uma criança que

expressou não desejar encontrar ou brincar com colegas negros, evidenciando a presença de

construções raciais  já internalizadas  no convívio escolar.  Diante dessa situação,  a docente

propôs a realização de uma roda de conversa, na qual o conceito de racismo foi apresentado

de  maneira  dialógica  e  afetiva,  respeitando  as  formas  de  expressão  e  compreensão  das

crianças.  Essa escolha metodológica não foi  aleatória:  a roda,  enquanto prática coletiva e

simbólica,  expressa os  valores civilizatórios  afro-brasileiros  descritos  por  Azoilda  Loretto

Trindade  (2005),  em  especial  o  princípio  da  circularidade,  que  compreende  o  encontro

humano como espaço de partilha, diálogo e construção coletiva de saberes. A circularidade,

nesse contexto, rompe com a lógica hierárquica do ensino tradicional e propõe um movimento

educativo  horizontal,  em que todos aprendem e ensinam mutuamente   uma pedagogia  da

presença e da convivência, Trindade afirma



CIRCULARIDADE  –  a  roda  tem  um  significado  muito  grande,  é  um  valor
civilizatório  afro-brasileiro,  pois  aponta  para  o  movimento,  a  circularidade,  a
renovação,  o processo, a coletividade:roda de samba, de capoeira,  as histórias ao
redor da fogueira…(Trindade, 2005, p.34).

Essa  roda,  que  constituiu  o  princípio  de  um  diálogo  aberto  entre  as  crianças,

transformou também em um espaço de tomada de decisão coletiva.  Inspirada nos valores

civilizatórios  afro-brasileiros,  especialmente  no  princípio  da  circularidade,  a  professora

propôs que as reflexões emergidas naquele encontro ultrapassassem os limites da sala de aula

e alcançassem o convívio familiar. Assim, em diálogo com as crianças, foi elaborado o desejo

conjunto de partilhar com seus familiares as aprendizagens construídas na roda.

Para que essa experiência ganhasse forma concreta, a professora decidiu construir a

Bolsa Afroafetiva, um dispositivo pedagógico que materializa a ponte entre escola e família,

entre afeto e conhecimento, entre infância e ancestralidade. A confecção da bolsa, realizada

de maneira colaborativa, envolveu tanto escolhas simbólicas quanto intencionais: nela seriam

colocados livros de literatura para as infâncias que representassem positivamente personagens

negros; desenhos com diferentes fenótipos para colorir;  giz de cera em diversos tons de pele,

reconhecendo  e  valorizando  a  pluralidade  estética  dos  corpos;  um  quebra-cabeça  cuja

personagem central é negra; e dois bonecos de pano, nomeados coletivamente como Zuri e

Kofi,  concebidos  para  mediar  o  diálogo  entre  as  crianças  e  suas  famílias  sobre  os  temas

tratados na roda de conversa.

A experiência  da  Bolsa Afroafetiva acontece às sextas-feiras,  quando uma criança

leva  a  sacola  para  casa  e  permanece  com  ela  por  quatro  dias.  Durante  esse  período,  é

convidada a conversar com seus familiares sobre o tema proposto, o afeto e o racismo  e a

registrar essas conversas em um caderno que acompanha a bolsa. Na terça-feira seguinte, as

crianças que participaram têm a oportunidade de compartilhar com o grupo suas vivências,

retomando o diálogo coletivo sobre a temática e fortalecendo o vínculo entre escola, família e

comunidade. A seguir, apresentamos como essa metodologia se ancora em referenciais que

discutem a infância, a literatura, a alfabetização e o enfrentamento ao racismo, articulando

teoria e prática na construção de experiências educativas  sensíveis às relações étnico-raciais.



REFERENCIAL TEÓRICO

Infância, humanização e a potência do encontro. Pensar a infância na perspectiva da

educação humanizadora exige reconhecer  que crianças não são “vir  a ser”.  Elas já são, e

vivem intensamente experiências,  afetos, descobertas e dores que moldam sua maneira de

estar  no mundo,  a escola nesse sentido  não se limita  a  transmitir  saberes,  mas contribuir

condições de existência digna, acolhedora e significativa. Quando o cotidiano escolar revela

tensões, estereótipos ou conflitos ligados a raça e a identidade não presenciamos pequenos

problemas infantis mas sinais do racismo estrutural que atravessa nossa sociedade desde cedo.

A escuta da professora diante do relato de uma criança que afirma “não gostar de

pessoas negras” é um gesto fundamental na prática docente. No contexto da alfabetização, em

que as múltiplas demandas do cotidiano muitas vezes aceleram o ritmo da sala de aula, essa

escuta  exige  uma pausa  um tempo  para  compreender  o  que  se  manifesta  nas  palavras  e

também no silêncio, nos gestos e nas relações entre as crianças. Trata-se de uma escuta que

ultrapassa o dito, permitindo à professora perceber os sentidos e as tensões que atravessam o

grupo,  e,  a  partir  disso,  intervir  com  sensibilidade  e  intencionalidade  pedagógica.  Neste

sentido, Buna Ribeiro (2022) contribuiu

A escuta compreendida como ato político e cerne  das pedagogias participativas não
é  neutra  e  deve  estar  atrelada  a  um  projeto  educativo  maior,  um  projeto  de
transformação  social  que  atua  na  contramão  de  projeto  de  educação  para  a
passividade, silenciamento e anestesiamento coletivo. (Ribeiro, 2022,p.26).

Concordamos que a prática de escuta da professora dialoga diretamente com o que

afirma Ribeiro (2022) ao compreender a escuta como um ato político e parte essencial das

pedagogias participativas. Quando a professora interrompe a rotina, pausa a aula, conversa

com as crianças e envolve as famílias no diálogo, ela coloca em prática uma educação que se

constrói de forma coletiva e comprometida com a transformação social. Essa postura rompe

com  modelos  de  ensino  baseados  na  passividade  e  no  silenciamento,  fortalecendo  uma

pedagogia que reconhece as vozes infantis como potentes e necessárias para a construção de

uma escola mais justa e consciente.



A prática pedagógica que sustenta este estudo parte da compreensão de que educar

para a diversidade e contra o racismo não é conteúdo adicional, mas fundamentos éticos do

ato educativo.Paulo Freire é referência incontornável para compreender uma pedagogia que

reconhece  sujeitos  e transforma realidades.  Segundo  Freire  (1982) “  a  leitura  do mundo

precede a leitura da palavra,  ou seja, a educação nasce da interpretação do cotidiano,  das

relações e dos contextos de vida. A escola não ensina apenas a ler textos; ensina a ler o mundo

– e, ao fazê-lo, pode naturalizar injustiças ou ajudar a transformá-las. Freire (1996) insiste:

não  há  educação  sem  diálogo,  sem  escuta,  sem  amorosidade,  sem  compromisso  com  a

dignidade  humana.  O educador  que  se  recusa  a  discutir  o  racismo,  a  discriminação  e  as

desigualdades  escolhe  a  neutralidade  como  o  proprio  autor  afirma  “  a  neutralidade  é

impossível”,  silenciam opressões  ou  se  combate  a  elas.  E  ao  reconhecer  a  criança  como

sujeito  histórico,  Freire  nos  lembra  que ninguém é muito  pequeno para aprender  sobre o

mundo  que  vive.  As  relações  raciais  que  emergem  na  infância  não  são  inocentes:  são

aprendidas,  reproduzidas  ou  desconstruídas  no  encontro  pedagógico.  Assim,  práticas  que

afirmam  identidades  negras,  que  escutam  as  dores  e  as  potências  da  comunidade  e  que

valorizam a diversidade  são essencialmente  freireana.  Educar  antirracista  é  educar  para  a

liberdade.  

Lucimar Rosa Dias(2019) contribui com uma perspectiva sensível e contundente: a

infância negra existe, sente, percebe e sofre. Silenciar essa existência é reforçar violências

históricas, a escola precisa nomear a criança negra, protegê-la, reconhecê-la, e celebrar a sua

presença. Quando a escola ignora suas dores ou apaga suas identidades ela contribui para a

formação de subjetividades feridas e deslocadas. 

Dias (2019) evidencias que o racismo na infancia ocorre tanto em agressoes explicitas quanto

em ausência de simbolicas: ausencia de bonecas negras, de livros com protagonismo negro, de

elogios ao cabelo crespo, de referencias positivas à ancestralidade africana. Romper com isso

exige intencionalidade, sensibilidade e coragem docente. Ao olhar para o cotidiano escolar e

identificar situações de preconceito como a que motivou a criação da “ Bolsa Afroafetiva’’o

educador assume um papel ativo na transformação social. Pode optar por disciplinar, ignorar,

ou cuidar e educar para a consciência, como propõe Dias. Ao escolher a última via, fortalece a

ideia de que ser criança negra é ser digna de afeto, beleza e pertencimento.



 Samara da Rosa Costa (2024) defende que a literatura para as crianças é território de sonho e

de  luta,  toda  história  para  crianças  é  também um convite  para  imaginar,  sentir,  construir

memórias e identidades. Por isso a escolha dos livros que circulam na escola é política, o que

uma criança lê diz quem ela pode ser. Para Costa 2022 “ Ao discutirmos a literatura como

artefato cultural pode-se afirmar que ele fortaleçeum ambiente antirracista contribuindo para

que crianças negras se percebam representadas e valorizem a diferença, rompendo com as

estruturas  da  branquitude  normativa.”(Costa;  Pereira;  Dias,2022),  livros  infantis  com

protagonismo negros, narrtivas de ancestralidade, autoestima e lagria prodzem experiencias

esteticas  e  tambem  reparaçã  simbolica.  A  literatura  que  afirma  a  negritude  permite  que

crianças negras se vejam como autoras de sua histŕoa e que crianças brancas aprendam a

celebrar a diversidade e questionar privilégios. 

A  literatura,  portanto,  não  é  apenas  um recurso  didático,  é  um artefato  de  humanidade.

Quando a prática pedagógica utiliza obras literárias para dialogar com situações de racismo

ela estabelece o lugar da escola como espaço que não silencia conflitos, mas os transforma

sensivelmente em aprendizagem ética e humanizadora.

Sara Pereira da Silva (2021) contribui com o conceito de afroafetividade,  entendida como

pratica  de  cuidado,  vinculo  emocional  e  reconhecimento  positivo  entre  sujeitos  negros,

especialmente na infancia. A autora destaca que crianças negras necessitam de experiências

afetivas que contraponham às violências simbólicas  e sociais  às quais frequentemente são

expostas. Segundo Silva, a escola tem papel fundamental em construir relações afroafetivas

medidas por: Escuta sensível; valorização das histórias familiares e comunitárias; respeito às

identidades e corporeidades; celebração da cultura e da ancestralidade negra. 

Ao  criar  a  Bolsa  Afroafetiva  a  experiencia  discutida  nesse  estudo  aproxima-se  dessa

perspectiva:  promove  cuidado,  acolhimento,  dialogo  e  envolvimento  da  comunidade,

reconhecendo que a luta antirracista é coletiva, afetiva e cotidiana. 

A prática analisada se fundamenta em perspectivas que se complementam: 

●  Freire inspira o diálogo, a consciência e o afeto como princípios educativos

● Dias denuncia o apagamento das infâncias negras e reivindica proteção e visibilidade

● Costa celebra a literatura como espaço de representação e encantamento



● Silva convoca relações afroafetivas como forma de cura e construção coletiva

Assim o referencial teorico que orienta esta pesquisa sustenta que o educar antirracista na

infancia  não  é  resposta  a  conflitos  isolados,  mas  escolha  ética  e  permanente.  É  plantar

pertencimento, autoestima e respeito desde cedo, cuidado para que nenhuma criança aprenda

que precisa ser menos para caber no mundo.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A experiência desenvolvida na turma do 1 ano, a partir do episódio em que uma criança

verbalizou  rejeição  a  pessoas  negras,  revelou  uma  série  de  movimentos  pedagógicos

significativos. Ao invés de transformar o acontecimento em punição ou silenciamento, optou-

se por converter-se em um disparador de aprendizagem, acolhimento e diálogo sensível com a

turma e com as famílias,caminho coerente com a postura freireana de que situações concretas

da vida são matéria viva da educação. 

      Ao vivenciar a escuta da fala racista a professora não a tratou como “coisa de criança”

mas como  expressão do mundo que ela observa e interpreta — como Freire lembra, a leitura

de mundo precede  a  leitura  da palavra.  Esse posicionamento  reforçou que a  escola é  um

espaço  de  elaboração  ética  e  emocional.  A  escuta  sensível  abriu  espaço  para  perguntas,

inquietações,  e  conversas  que  inicialmente  tímidas  tornaram-se  potentes  e  coletivas.  As

crianças demonstram surpresa, incômodo  e curiosidade, o que indicou que o racismo ainda

que naturalizado socialmente não é inato; ele se sustenta por discursos e ausências simbólicas

que podem ser desconstruídos quando há intencionalidade pedagógica. Como afirma Lucimar

Dias, ao nomear o racismo e convidar as crianças a refletirem a escola protege a infância

negra e educa a infância branca para a justiça. 

        A criação da bolsa afroafetiva constitui como um gesto de cuidado racial, ela se tornou

objeto  simbólico  de  partilha,  onde  diferentemente  era  inserido  bilhetes,  cartas,  desenhos,

livros e pequenos materiais  afetivos relacionados à identidade negra. Cada criança tinha o

direito  de  contribuir  expressando  apoio,  admiração,  curiosidade,  e  sobretudo  respeito.

Segunda Costa (2023) a literatura e os objetos simbólicos para as infâncias funcionam como



tecnologia de encantamento; e foi isso que se viu: um movimento entre crianças de querer

cuidar, aprender, 

elogiar,  perguntar,  proteger  e  celebrar.  A  bolsa  circulou  entre  as  famílias  dos  alunos  do

primeiro ano envolvendo os familiares a deixarem mensagens, desenhos e/ou relatos. O que

reforçou que o combate ao racismo na infância exige rede comunitária, escuta e vínculo. A

mediaçaõ  literaria  desempenhou  papel  central,  os  livros  com  protagonismo  negro  foram

apresentados, valorizando a estetica, narratia e afetividade. As crianças foram convidadas não

apenas para ouvir, mas a sentir,  comentar,  desenhar, relatar e dialogar sobre a experiência

com a bolsa afroafetiva.

Ao longo do processo observamos que surgiram conversas espontâneas sobre cores, culturas,

cabelos,  dos  desenhos  começaram  a  representar  mais  pessoas  negras  e  com riquezas  de

detalhes, familiares enviaram devolutivas emocionadas e agradecendo o projeto. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

       A experiência relatada assumiu o desafio ético, político e afetivo de enfrentar o racismo

na  infância  com  delicadeza  e  firmeza,  reconhecendo  que  educar  para  a  convivência

democrática exige coragem amorosa, como afirma Paulo Freire. Diante de uma situação que

poderia perpetuar dor e silenciamento, optou-se por transformar o conflito em oportunidade

pedagógica,  permitindo  que  as  crianças  vivenciassem  o  cuidado  coletivo,  a  escuta  e  a

elaboração compartilhada.

A criação da “Bolsa Afroafetiva” e a mediação literária com protagonismo negro mostraram-

se estratégias potentes para fomentar pertencimento, reconhecimento e empatia. As crianças

não  apenas  discutiram  o  tema  —  elas  o  sentiram,  tocaram,  criaram  significados  e

reconstruíram narrativas sobre si e sobre o outro. O afeto, nessa proposta, não foi acessório,

mas  metodologia.  Alinhou-se  ao  que  Lucimar  Dias  defende:  o  antirracismo  na  educação

infantil precisa ser cotidiano, concreto e cheio de beleza.



Os  resultados  indicaram  transformações  visíveis:  a  ampliação  da  sensibilidade,  o

fortalecimento da autoimagem de crianças negras, e o deslocamento de crianças brancas rumo

a uma postura de respeito e valorização da diversidade. O racismo, nesse contexto, não foi

entendido como um 

desvio individual, mas como fenômeno social a ser desnaturalizado pela mediação pedagógica

sensível — como defendem Samara da Rosa Costa e Sara Pereira da Silva.

Este percurso reforça que não há neutralidade na educação. A escola que silencia o racismo o

reproduz; a escola que o enfrenta com diálogo, arte e afeto o desarma e humaniza.  Como

aponta Freire, “ninguém nasce racista: torna-se”. E é no mesmo gesto que ensinamos a des-

tornar-se: com experiências sensíveis, estéticas e coletivas.

A vivência também reafirmou que combater o racismo desde a infância não é apenas possível,

mas necessário e urgente. Cuidar da infância negra é garantir o direito ao sonho, ao espelho

positivo, ao protagonismo e ao amor. Cuidar da infância branca é ensinar responsabilidade, 

empatia e convivência ética.  Ambas crescem e se humanizam juntas — e isso é educação

emancipadora.

Assim,  conclui-se  que  práticas  pedagógicas  sensíveis,  fundamentadas  na  literatura  e  na

afroafetividade,  podem produzir  deslocamentos  subjetivos,  sociais  e afetivos profundos.  A

experiência aponta caminhos para uma escola que sonha, que cuida e que luta — uma escola

que, como queria Freire, faz nascer o mundo que ainda não existe, mas pode existir.



REFERÊNCIAS 

TRINDADE, Azoilda. Valores civilizatórios afro-brasileiros na Educação Infantil. In:
BRASIL. Ministério da Educação. Valores afro-brasileiros na educação. Coleção
Salto para o Futuro. Brasília, 2005.

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. 12. ed. São

Paulo: Cortez, 1982.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 60. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021.

DIAS,  Lucimar  Rosa.  Movimento  negro  educador  e  educação  infantil:  experiências  de

combate ao racismo. São Paulo: Cortez, 2020.

DIAS, Lucimar Rosa. “Por uma educação antirracista na primeira infância”. In: SANTIAGO,

Flávia;  DIAS,  Lucimar  Rosa  (Org.).  Infâncias  e  (anti)racismo:  práticas  pedagógicas  e

políticas do cuidado. São Paulo: Jandaíra, 2022.

COSTA, Samara da Rosa. Literatura para as infâncias e formação de leitores: experiências e

reflexões pedagógicas. Curitiba: Appris, 2021.



COSTA,  Samara  da  Rosa.  “Infâncias,  literatura  e  justiça  social:  mediações  para  o

reconhecimento da diversidade”. Revista Zero-a-Seis, v. 24, n. 45, p. 89-104, 2022.

SILVA, Sara Pereira da. “Afroinfâncias e educação antirracista: caminhos pedagógicos para o

pertencimento racial na educação infantil”. Revista da ABPN, v. 13, n. 34, p. 215-232, 2021.

SILVA, Sara Pereira da; OLIVEIRA, N. Educação das relações étnico-raciais na infância:

práticas, políticas e afetos. Salvador: EDUFBA, 2023.


