
UM RELATO, RAÍZES QUE CONTAM: LITERATURA INDÍGENA NO

ENSINO DE HISTÓRIA.
Cailhane Cristine Quaresma dos Santos 1

Carlos Jair Gomes de Oliveira Filho 2

Patrícia Cristina de Aragão3

RESUMO

Este  relato  de  experiência  tem  como  objetivo  descrever  uma  oficina  realizada  no  Programa
Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), subprojeto história da Universidade Estadual
da Paraíba, com estudantes do 7° ano do ensino fundamental II, em uma escola pública, com o fito de
promover a valorização da literatura indígena no ensino de História e na sala de aula. A atividade
promoveu reflexões sobre a representação e a presença dos povos indígenas na sociedade brasileira e
na comunidade escolar a partir do viés literário, buscando a valorização de suas narrativas, saberes e
resistência.  Partimos  de  uma  ação  educativa  baseada  em oficina  pedagógica,  organizada  em três
momentos:  apresentação  do  contexto  nascente  dos  povos  originários  do  Brasil  e  da  Paraíba,
juntamente com a desmistificação de termos pejorativos e estereótipos, e leitura coletiva de mitos do
autor indígena Daniel Munduruku e produção textual dos alunos. De tal forma, discutir em sala de aula
a literatura indígena e a construção da identidade indígena por meio de atividades interativas, como a
produção  textual  criativa  dos  alunos,  contribui  para  a  inclusão  da  temática  indígena  na  escola.
Observamos que os alunos refletiram para além da literatura e se envolveram em um ambiente real de
reflexão crítica, colaborando para novos olhares sobre os povos indígenas. Ademais, O referencial
teórico-metodológico baseou-se em Freire (1996), Bittencourt (2005), Ribeiro (2019) Krenak (2019) e
Coelho (2000) que discutem a prática  docente  crítica,  o papel  de uma educação antirracista  e da
literatura, propondo a escola como lugar de diálogo entre diversos saberes. Os resultados mostraram
que a oficina estimulou a criação de mitos inspirados nas vivências dos próprios alunos, comprovando
a compreensão dos conteúdos. Destarte,  a atividade está correlacionada à Lei n° 11.645/2008, e a
literatura indígena se mostrou como um recurso importante para um ensino histórico diverso, inclusivo
e crítico.

Palavras-chave: Literatura indígena, Pibid, Ensino de História, História Indígena.

INTRODUÇÃO

1 Graduanda do Curso de História da Universidade Estadual da Paraíba - UEPB e bolsista do Pibid pela CAPES,
cailhane.santos@aluno.uepb.edu.br 
2 Graduando em História pela Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Bolsista do Programa Institucional de
Bolsa de Iniciação à Docência ( Pibid) - Campus Campina Grande. Email: carlos.jair@aluno.uepb.edu.br. 
3 Professora do Departamento de História na Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Historiadora e Doutora
em Educação pela UFPB, Pós-Doutora em História pela UFCG Email: patriciaaragao@servidor.uepb.edu.br.
Coordenadora do PIBID - História (Campus I).



     A  trajetória  dos  povos  indígenas  no  Brasil  é  marcada  por  resistência  e  constante

reinvenção.  Desde  o  período  colonial,  as  populações  originárias  enfrentam  políticas  de

extermínio  físico  e  simbólico,  apagamentos  culturais  e  tentativas  sistemáticas  de

silenciamento. Ainda assim, mantiveram vivos seus saberes, modos de vida e cosmologias,

reafirmando  sua  presença  na  formação  histórica,  social  e  cultural  do  país.  Nas  últimas

décadas,  suas  lutas  têm  alcançado  novos  espaços,  do  campo  político  ao  acadêmico,

conquistando o direito de falar por si e de redefinir suas próprias narrativas. De tal forma,

como disse Krenak (2019) “Se as pessoas não tiverem vínculos profundos com sua memória

ancestral,  com as referências que dão sustentação a uma identidade, vão ficar loucas neste

mundo maluco que compartilhamos” (2019, p. 9). Essa reflexão aproxima-se da proposta da

literatura indígena, que, por meio da palavra escrita, busca preservar e transmitir a sabedoria

dos povos originários,  impedindo o apagamento sistemático  de seus saberes,  mitologias  e

conhecimentos. Trata-se de uma forma de resistência frente à narrativa histórica ocidental,

profundamente  marcada  pela  influência  eurocêntrica,  que por  séculos  deslegitimou  outras

formas de conhecimento e de existência.

Paralelamente,  o  ensino  de  História  assume  papel  essencial  na  reconstrução  de

memórias e na valorização das identidades silenciadas. Assim, a escola, enquanto espaço de

formação  humana  e  social,  deve  promover  o  reconhecimento  das  múltiplas  vozes  que

compõem o Brasil e fomentar uma educação que seja crítica, emancipadora e antirracista. Por

isso, vale ressaltar a promulgação da Lei nº 11.645/2008, que tornou obrigatório o ensino da

história e cultura afro-brasileira e indígena, representou um avanço histórico nesse sentido,

pois reconhece a urgência de rever as bases curriculares e de inserir as narrativas indígenas

como parte legítima da história nacional.

Ademais, o presente trabalho tem como objetivo principal analisar as potencialidades

da literatura indígena como instrumento pedagógico no ensino de História, a partir de uma

experiência  desenvolvida  no  âmbito  do  Programa  Institucional  de  Bolsa  de  Iniciação  à

Docência (PIBID), promovido pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível

Superior (CAPES), subprojeto História da Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), com

estudantes do 7º ano do ensino fundamental II da escola pública ECIT Prefeito Williams de

Sousa Arruda, localizada no bairro dos cuités na cidade de Campina Grande, Paraíba. Busca-

se refletir a partir da obra “Como surgiu: mitos indígenas brasileiros” do autor indígena 



Daniel Munduruku, observando como a literatura indígena é protagonista na desconstrução de

estereótipos, e na valorização das culturas originárias. Além do mais, discutir a importância

da prática docente crítica e dialógica no processo de ensino-aprendizagem; e compreender

como o uso dessa literatura contribui para a formação de uma consciência histórica e cidadã.

       Este relato de experiência tem como propósito apresentar como os alunos da educação

básica reagiram ao uso de materiais didáticos voltados para o ensino de temáticas sociais e

culturais, com ênfase na literatura indígena como instrumento de reflexão e aprendizagem.

Através da leitura e discussão de contos e mitos do autor indígena Daniel Munduruku, e da

desconstrução de ideias preconceituosas através de metodologias que envolvessem os alunos,

buscou-se promover um olhar mais sensível e crítico sobre a história e as identidades dos

povos originários, valorizando seus saberes e contribuindo para uma prática pedagógica que

reconhece a diversidade como fundamento essencial da educação.

A  metodologia  adotada  para  o  desenvolvimento  deste  relato  fundamentou-se  na

pedagogia  freiriana  (Freire,  1996)  e  nas  propostas  de  Bittencourt  (2005)  para  uma

aprendizagem  significativa  em  História.  A  experiência  foi  organizada  em  três  etapas:

contextualização  histórica  sobre  os  povos  originários,  visando  desconstruir  estereótipos;

leitura  coletiva  de textos  da literatura  indígena,  com destaque para  Daniel  Munduruku;  e

produção  textual  criativa,  na  qual  os  alunos  expressaram  novas  percepções  sobre  a

diversidade cultural.  Essa proposta  buscou integrar  conhecimento histórico e sensibilidade

literária, em diálogo com as reflexões de Krenak (2019) sobre o resgate da ancestralidade e da

memória coletiva.

A fundamentação  teórica  deste  trabalho  baseia-se em autores  que  compreendem a

educação  como  prática  libertadora  e  plural.  Tal  como,  Freire  (1996)  que  inspira  uma

pedagogia do diálogo e da escuta,  em que o aluno participa ativamente da construção do

saber.  Bittencourt  (2005)  que  reforça  o  papel  do  ensino  de  História  na  formação  da

consciência  crítica,  reconhecendo a diversidade das experiências  humanas.  Ribeiro (2019)

propondo uma ação antirracista, comprometida com o enfrentamento das desigualdades. Já

Krenak (2019) traz a força da memória ancestral como caminho de resistência e reconexão 

com a terra.  E finalmente,  Coelho (2000) recordando o poder humanizador   da literatura,

capaz de despertar empatia, sensibilidade e pertencimento.

A partir  dessa  experiência,  foi  possível  perceber  como  a  literatura  indígena  pode

transformar o modo como os alunos se relacionam com a História. As discussões em sala e as 



oficinas  mostraram que,  quando o  ensino  valoriza  outras  formas  de  narrar  o  passado,  os

estudantes passam a enxergar os povos indígenas não apenas como personagens distantes,

mas como parte  viva  da nossa história.  As atividades  despertaram curiosidade,  empatia  e

reflexão  sobre  o  perigo  de  aceitar  apenas  uma  versão  dos  acontecimentos.  Mesmo  com

diferentes realidades e experiências,  os alunos demonstraram interesse em compreender as

culturas  indígenas  com  mais  respeito  e  profundidade,  reconhecendo  a  importância  de

preservar e valorizar esses saberes.

          Em suma, este relato de experiência propõe refletir sobre o potencial da literatura

indígena como instrumento pedagógico no ensino de História, articulando saberes tradicionais

e perspectivas críticas da educação. Ao aproximar os estudantes das narrativas produzidas

pelos  próprios  povos  indígenas,  busca-se  romper  com  a  visão  eurocêntrica  que  ainda

predomina nas salas de aula e promover uma aprendizagem que valorize a diversidade,  o

diálogo  e  o  reconhecimento  das  múltiplas  identidades  que  formam  o  Brasil.  Assim,  a

experiência aqui apresentada pretende contribuir para o fortalecimento de práticas educativas

comprometidas  com a escuta,  a sensibilidade e a construção de uma consciência  histórica

plural e transformadora. 

  

METODOLOGIA 

A metodologia usada neste trabalho surge a partir das vivências dos alunos bolsistas

do subprojeto de história do Programa de Iniciação à Docência - PIBID, e foi baseada em uma

abordagem  qualitativa,  tendo  como  objetivo  compreender  como  a  escuta,  o  diálogo  e  a

valorização dos saberes indígenas podem contribuir  para transformar a prática docente.  A

experiência  se  deu a  partir  de  uma oficina  realizada  junto  a  turma  do 7º  ano do ensino

fundamental da Escola Cidadã Integral Técnica Prefeito Williams de Sousa Arruda, localizada

no bairro dos Cuités, na cidade de Campina Grande – PB, durante o primeiro semestre do ano

letivo de 2025. A oficina expositiva dialogada firmou-se em valorizar os saberes e os mitos

indígenas como formas legítimas de conhecimento histórico, com isso, buscou- se reconhecer 

a diversidade cultural e a importância da oralidade na construção da memória coletiva desses

povos. 

Influenciada  pelos  princípios  pedagógicos  do  educador  Paulo  Freire,  a  proposta

metodológica priorizou a escuta e o protagonismo dos discentes como fundamento base da

prática educativa. Diante da compreensão de que ensinar história é também um ato de escuta e



de encontro entre diferentes sujeitos e culturas que constroem o conhecimento de maneira

coletiva. Desse modo, Freire destaca que “ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as

possibilidades para sua produção ou a sua construção” (Freire,1996, p. 47). Com isso, o papel

do  professor  foi  de  mediador,  ao  incentivar  o  pensamento  crítico  e  valorizar  os  saberes

culturais, respeitando as diferentes formas de ver e interpretar o mundo. 

A oficina ocorreu ao longo de dois dias, e posteriormente, foi incorporada às aulas

regulares  de  história,  com  a  finalidade  de  aprofundar  e  consolidar  os  conhecimentos

trabalhados. Essa proposta envolveu no primeiro momento a contextualização por meio de

aulas expositivas dialogadas e também a ativação dos saberes prévios dos alunos, em um

segundo  momento  houve  a  prática  da  leitura  a  partir  da  utilização  de  mitos  indígenas,

produção coletiva e por fim socialização das produções, com o intuito principal de promover

o  diálogo  entre  a  realidade,  os  saberes  dos  estudantes  e  os  conhecimentos  históricos  e

culturais  dos  povos  indígenas.  Durante  a  atividade,  os  materiais utilizados  para  a  sua

realização foram slides,  quadro,  cartolinas,  vídeos,  materiais  de desenho e o livro “Como

surgiu – mitos indígenas brasileiros”, Daniel Munduruku (2011). O livro serviu de referência

principal para as discussões. 

Existiu também algumas limitações, um dos principais problemas enfrentados foi o

curto  tempo  para  o  desenvolvimento  completo  das  atividades,  o  que  dificultou  o

aprofundamento  em  algumas  discussões.  Apesar  disso,  a  oficina  apresentou  importantes

potencialidades, como o fortalecimento do diálogo, o envolvimento dos alunos e a valorização

de suas produções e percepções sobre os povos indígenas. Ademais, é  válido ressaltar que

essa experiência conversa com outras disciplinas e pode ser articulada pelos professores de

distintas áreas a elas, permitindo que eles trabalhem em conjunto a valorização da pluralidade

cultural  indígena  e  a  reflexão  sobre  as  múltiplas  identidades  que  compõem  a  sociedade

brasileira. 

Diante disso, é notório que a metodologia construída,  procurou integrar a teoria e a

prática, promovendo um processo educativo pautado na escuta, no respeito à diversidade e na 

construção coletiva do conhecimento histórico, o que reafirma a educação como  prática de

liberdade (Freire, 1996) e destacando a importância de uma abordagem crítica e reflexiva no

ensino de história (Bittencourt, 2005).

REFERENCIAL TEÓRICO 



     

   O  ensino  de  História  efetivo  deve  ser  libertador,  crítico,  envolvente  e  inovador,

constituindo-se  como um movimento  pedagógico  criativo  e  acessível  a  todas  as  pessoas,

independentemente  de  gênero,  etnia  ou  classe  social.  Nesse  sentido,  é  fundamental  dar

visibilidade à história daqueles que, por séculos, foram marginalizados ou silenciados pela

narrativa dominante eurocêntrica, como os povos indígenas. Tal perspectiva busca superar o

ensino tradicional, promovendo a valorização de experiências e saberes historicamente sub-

representados.  Assim,  como  defende  Freire  (1996),  o  ensino  quando  orientado  para  a

construção crítica do conhecimento, deve promover a passagem da ingenuidade à criticidade

epistemológica,  valorizando  a  curiosidade  como  força  motriz  da  aprendizagem.  Em  suas

palavras:

Não há para mim, na diferença e na “distância” entre a ingenuidade e a criticidade,
entre  o  saber  de  pura  experiência  feito  e  o  que  resulta  dos  procedimentos
metodicamente rigorosos, uma ruptura, mas uma superação. A superação e não a
ruptura  se  dá  na  medida  em  que  a  curiosidade  ingênua,  sem  deixar  de  ser
curiosidade, pelo contrário, continuando a ser curiosidade, se criticiza. Ao criticizar-
se,  tornando-se  então,  permito-me  repetir,  curiosidade  epistemológica,
metodicamente “rigorizando-se” na sua aproximação ao objeto, conota seus achados
de maior exatidão (Freire,1996, p.15).

   

         No contexto do ensino de História,  a reflexão freireana se insere no estímulo da

criticidade dos alunos, os quais ao fazer a leitura e interpretação das narrativas dos povos

nativos despertam para a  curiosidade crítica,  permitindo aos estudantes  uma compreensão

plural e questionadora. Ao problematizar o conhecimento sobre os preconceitos e estigmas

relacionados  a  esses  povos  é  possível  construir  um  aprendizado  a  partir  de  múltiplas

perspectivas,  superando  visões  unilaterais  e  promovendo  uma  educação  transformadora.

Dessa  forma,  a  abordagem freireana  dialoga  diretamente  com propostas  pedagógicas  que

incluem a literatura indígena e perspectivas antirracistas.

      Ademais,  essa concepção dialógica reforça que o professor atua como mediador  do

conhecimento, estimulando os alunos a desenvolverem pensamento crítico e habilidades de

análise. A inclusão no currículo da literatura indígena, conforme pontua Bittencourt (2005)

desloca  o  ensino  de  História  da  simples  transmissão  de  conteúdos  programados,

aproximando-o  da  valorização  dos  saberes  que  os  alunos  já  possuem,  oriundos  de  suas

experiências e da influência da cultura midiática.  Ao incorporar narrativas indígenas, a escola

cria  espaço  para  confrontar  percepções  pré-concebidas  e  dar  visibilidade  a  experiências

historicamente silenciadas. 



  

      Assim,  a  literatura  indígena  não  atua  apenas  como  fonte  de  conteúdo,  mas  como

instrumento para desenvolver a reflexão ética, a empatia e a capacidade de questionamento

dos estudantes, ampliando sua compreensão do passado e do presente de forma interligada.

De tal maneira, “A história escolar não pode ignorar os conceitos espontâneos formados por

intermédio de tais experiências.” (Bittencourt, 2005, p.189)

         Alinhado à importância  de conhecer a História daqueles que foram escravizados,

aldeados de forma forçada por brancos carrascos, é imprescindível que se compreenda o lugar

que ocupam esses corpos na comunidade. Quem são? Quais suas cores? De onde vinheram?

Como se definem? É preciso saber, e Ribeiro (2019) defende que “Pensamos lugar de fala

como  refutar  a  historiografia  tradicional  e  a  hierarquização  de  saberes  consequente  da

hierarquia social” (Ribeiro, 2019, p. 40). Aplicado ao ensino de História, a literatura indígena,

escrita por seus próprios pares, de seus próprios lugares de fala, reivindicados por suas formas

de existir, refuta a historiografia tradicional, desconstruindo espaços sociais e epistemológicos

repletos  de  estigmas,  construindo  pelos  alunos  uma rede  de  saberes  em que  vozes  antes

silenciadas são reconhecidas como parte integrante da construção do conhecimento histórico.

        Outrossim, Krenak (2019), alerta para os perigos da abstração civilizatória, que ignora a

diversidade de modos de vida e conhecimento: 
A ideia de nós,  os humanos,  nos descolarmos  da terra,  vivendo numa abstração
civilizatória, é absurda. Ela suprime a diversidade, nega a pluralidade das formas de
vida, de existência e de hábitos. Oferece o mesmo cardápio, o mesmo figurino e, se
possível, a mesma língua para todo mundo (Krenak, 2019, p. 12).

Essa reflexão evidencia como a hegemonia cultural e epistemológica impõe modelos

uniformizadores, desconsiderando a diversidade de experiências e formas de conhecimento

presentes nos povos originários. No ensino de História, essa perspectiva inspira práticas que

valorizam a pluralidade de experiências e saberes, como a literatura indígena, permitindo que 

os alunos compreendam a diversidade cultural e histórica do Brasil de forma crítica e situada,

em diálogo com a realidade concreta dos povos originários. Pois, nesse caso “O falar não se

restringe ao ato de emitir palavras, mas a poder existir” (Ribeiro, 2019, p.40)

    Em suma, a literatura aqui é tida como viva, histórica, onde se faz através de produções

escritas documentais ou fictícias.  Para Coelho:   



A literatura é uma linguagem específica que, como toda a linguagem, expressa uma
determinada experiência humana, e dificilmente poderá ser definida com exatidão.
Cada época compreendeu e produziu literatura a seu modo. Conhecer esse “modo”
é,  sem dúvida,  conhecer  a  singularidade  de  cada  momento  da  longa  marcha  da
humanidade em sua constante evolução (Coelho,2000, p.27).

     Nesse sentido, a literatura indígena deve ser compreendida como parte essencial desse

vasto campo de produção humana, uma vez que expressa modos próprios de existir e narrar o

mundo.  Deste  modo,  ao  trazer  para  o  espaço  escolar  os  textos  produzidos  por  autores

indígenas, como Daniel Munduruku, o ensino de História amplia as possibilidades de leitura e

interpretação  da  realidade,  rompendo  com  a  visão  eurocêntrica  que  por  muito  tempo

monopolizou a produção de sentido na educação. 

Destarte, reafirmando o compromisso cidadão, o ensino de História abre portas para

discussões  interdisciplinares  e  traz  consigo  uma  carga  de  resistência,  ao  possibilitar  a

existência  da memória  e  da  vida  de  pessoas  invisibilizadas  pelas  lentes  da colonialidade,

mostrando que “O reconhecimento da literatura indígena é uma afirmação cultural feita de

dentro das aldeias e que sai ocupando espaços editoriais fora dela” (Carvalho; Santos, 2023,

p.7)

RESULTADOS E DISCUSSÃO  

         A experiência observada, na turma do 7° ano, da escola pública ECIT Prefeito Williams

de Sousa Arruda, localizada no bairro dos Cuités, na cidade de Campina Grande, na Paraíba,

revelou-se extremamente necessária para a formação histórica crítica e cidadã dos discentes

que vivenciaram a oficina. A partir das discussões apresentadas sobre a história dos povos

indígenas  e  seus  modos  de  vida,  e  o  contato  com a  literatura  indígena,  do  autor  Daniel

Munduruku, o que permitiu a reflexão proposta pela oficina. 

      De tal forma, a atividade ajudou os alunos a enxergar diferentes formas de pensar e

conhecer o mundo, desfazendo estereótipos e mostrando que a história não tem apenas uma

versão.  Ao mesmo tempo,  contribuiu para que eles reconhecessem a diversidade cultural,

social  e  política  presente  na  escola  e  na  sociedade.  Essa  experiência  possibilitou  que  os

estudantes  desenvolvessem  uma  compreensão  mais  problematizadora  da  realidade,

respeitando a vida e a história dos povos indígenas, fortalecendo uma prática de ensino que 



valoriza a inclusão, a pluralidade e o respeito às múltiplas formas de saber, como defende

Freire (1987): 

A  educação  problematizadora,  que  não  é  fixismo  reacionária,  é  a  futuridade
revolucionária. Daí que seja profética e, como tal, esperançosa. Daí que corresponda
à  condição  dos  homens  como seres  históricos  e  à  sua  historicidade.  Daí  que  se
identifique com eles como seres mais além de si mesmos – como “projetos” – como
seres  que  caminham  para  frente,  que  olham para  frente;  como seres  a  quem o
imobilismo ameaça de morte; para quem o olhar para trás não deve ser uma forma
nostálgica de querer voltar, mas um modo de melhor conhecer o que está sendo, para
melhor construir o futuro (Freire, 1987, p.42).

 Outrossim, é válido destacar que a oficina realizada na turma do 7° ano, em seu

primeiro dia, antes mesmo do contato com o material pedagógico, sendo este a obra literária

“Como  surgiu”,  foi  introduzida  a  partir  da  discussão  e  exposição  da  história  dos  povos

originários, em zona nacional e regional, trazendo por questionamentos, onde estes estavam

presentes,  de  onde  vieram,  e  principalmente  da  desmistificação  dos  estereótipos  calcados

através  de  estigmas  potencializados  por  uma  narrativa  predominantemente  branca,  que

infelizmente esteve e está presente na história desde o início da historiografia do Brasil. 

Foram trabalhadas as culturas e vivências  de alguns povos como Guarani,  Ticuna,

Caingangue,  Macuxi,  Yanomami,  Terena,  Guajajara,  Xavante,  Potiguara  e  Pataxó,  foram

destacados  também  os  povos  indígenas  da  Paraíba,  os  Potiguaras,  Tabajaras,  Cariris  e

Tarairiú, tendo como intuito reconhecer a presença histórica e a luta desses povos. De certo

modo,  essa  visão  panorâmica  da  história  dos  povos  indígenas  fez-se  necessária  para  a

compreensão e leitura da literatura indígena, expressa por meio da partilha em roda de alguns

mitos trazidos no livro de Daniel Munduruku.

   Por conseguinte, os mitos lidos na roda de leitura foram “Como surgiu o milho”, “Como

surgiu o fogo”, do livro do autor Daniel Munduruku e para fazermos uma comparação com a

teoria da criação do mundo, tão concebida pela história cristã, levamos o “Mito de Tupã”. E,

logo após a  leitura  feita  de modo compartilhado,  questionamos se os  alunos haviam tido

contato com alguma dessas histórias, e muitos disseram que não, mas alguns resgataram até

mesmo algumas lendas regionais como “A Comadre Florzinha” apresentada por seus avós

como a protetora das matas.

       De tal modo, a oficina possibilitou que os estudantes refletissem sobre diferentes formas

de compreender  a origem do mundo, reconhecendo a riqueza e a diversidade dos saberes

indígenas, promovendo de fato, a ação antirracista em contraponto a perpetuação de 



preconceitos ensaiados pelo racismo estrutural, observados por exemplo, na ocultação dessas

histórias  nos livros  didáticos  de história.  Ao confrontar  essas narrativas  com as tradições

cristãs, os alunos puderam perceber que a história e a cultura não possuem uma única versão,

mas múltiplas interpretações construídas por diferentes povos ao longo do tempo.

       Além disso,  contribuiu para que eles  reconhecessem a importância  de preservar  e

valorizar as tradições orais e literárias dos povos indígenas, entendendo que essas narrativas

são parte essencial da formação cultural e histórica do Brasil, ampliando, assim, a percepção

de uma história plural, inclusiva e viva. Assim, Krenak (2019) propõe a reflexão:
 Definitivamente não somos iguais, e é maravilhoso saber que cada um de nós que
está aqui é diferente do outro, como constelações. O fato de podermos compartilhar
esse espaço, de estarmos juntos viajando não significa que somos iguais; significa
exatamente que somos capazes de atrair uns aos outros pelas nossas diferenças, que
deveriam guiar o nosso roteiro de vida (Krenak, 2019, p. 16).

A oficina  desenvolveu-se  em etapas  conectadas,  o  que  favoreceu  o  envolvimento  dos

alunos  durante  a  construção  coletiva  de  conhecimento.  De  início  ocorreu  uma discussão

introdutória  com  perguntas  problematizadoras,  como  por  exemplo  “Quem  são  os  povos

indígenas?” ou “O que você sabe sobre esses povos?”, logo em seguida houve uma leitura

compartilhada usando mitos indígenas e, posteriormente,  a criação de mitos realizada com

base nos saberes trocados em sala  e  nas  vivências  de mundo dos alunos,  após isso,  uma

exposição dos trabalhos em uma roda de conversa. 

 Por fim, a roda de partilha encerrou a atividade, onde foi valorizada a oralidade e a escuta

como  instrumentos  de  aprendizagem.  O  percurso  metodológico  presente  no  processo

estimulou os discentes desenvolvendo a autonomia e o pensamento crítico deles, fazendo com

que cada etapa se tornasse um espaço de reflexão sobre identidade, diversidade e memória,

mostrando  que,  quando  um  estudante  é  protagonista  da  aprendizagem,  o  conhecimento

adquirido  acaba  ganhando  mais  sentido.  Os  resultados  do  trabalho  construído  em  sala

demonstraram  uma  transformação  perceptiva:  os  alunos  começaram  a  compreender  mais

sobre os povos originários como sujeitos históricos, e envolvimento nas produções escritas e

visuais, revelando empatia, criatividade e respeito pelas diferenças culturais. Alguns ficaram

surpresos ao perceber que as histórias indígenas também explicam a sabedoria ao mundo, o

que contribui para desconstruir estereótipos e preconceitos. 
Definitivamente ensinar história é possibilitar ao aluno compreender o presente a
partir das experiências do passado, percebendo-se como sujeito histórico e agente de
transformação social (Bittencourt, 2005, p. 23).



Diante  disso,  a  oficina  conseguiu  ampliar  a  consciência  histórica  dos  estudantes  e

reconheceu que o conhecimento pode ser construído a partir do diálogo entre as diferentes

visões de mundo.  Os resultados deixam evidente que o ensino de história, quando é usado de

maneira que se comprometa com a pluralidade e a valorização das culturas marginalizadas,

pode se tornar um instrumento de transformação e libertação.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

        A experiência retratada neste presente artigo evidencia a importância de se trabalhar a

literatura indígena como instrumento pedagógico capaz de promover um ensino de história

mais  inclusivo,  crítico  e  dialógico.   Essa  oficina  desenvolvida  junto  à  turma  do  7°  ano

demonstrou que o contato com as narrativas  de autoria indígena,  como o livro de Daniel

Munduruku, possibilitou que os alunos reconhecessem os povos originários  como sujeitos

históricos, portadores de saberes, culturas e modos de vida que contribuem ativamente para a

formação cultural e intelectual do Brasil. 

Ao integrar o estudo da literatura indígena à prática docente, houve a possibilidade de

desconstruir e despertar o interesse nos discentes para a reflexão sobre as múltiplas formas de

compreender outras culturas. Por meio de uma abordagem freiriana e crítica, e fundamentada

em Bittencourt (2005), Krenak (2019), Ribeiro (2019) e Coelho (2000), a proposta implantada

consolidou o espaço escolar como um lugar de escuta, diálogo e de construção coletiva de

conhecimento. 

Os  resultados  adquiridos  com  o  projeto  revelaram  que  essas  práticas  educativas,

baseadas na valorização da oralidade, da ancestralidade e das produções autorais dos alunos

contribuem para o desenvolvimento da consciência histórica e cidadã. Os discentes mostraram

envolvimento,  curiosidade e empatia;  expressaram novas percepções  sobre a  presença e  a

importância dos povos indígenas no passado e na sociedade atual. 

Dessa forma, a experiência aqui apresentada procurou reforçar que o ensino de história

deve ser  constantemente  repensado a  partir  das  perspectivas  que  valorizam as  vozes  que

muitas vezes são silenciadas e que também promovem a interculturalidade. O trabalho com a

literatura indígena na escola é, portanto, um ato de resistência, político e pedagógico, que visa

ampliar os horizontes, humanizar as relações e reafirmar os compromissos da educação com a

formação  de  sujeitos  críticos,  pensantes,  sensíveis  e  conscientes  de  seu  papel  enquanto

indivíduo inserido em uma sociedade. 



REFERÊNCIAS 
SOUSA, Damiana Pereira de. As narrativas dos escritores(as) indígenas. Revista Mutirõ, Recife, v. II, n. III,
2021. ISSN 2675-3472. Disponível em: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR.

NOGUEIRA, Camila. Literaturas indígenas no ensino-aprendizagem de história e cultura indígena. Revista
Articulando e Construindo Saberes, v. 6, e66077, 2021. DOI: 10.5216/racs.v6.66077.

Larissa;  CESAR, Isabella;  ROMANCENE,  Anna.  Ensino de história indígena: o  que se  tem produzido  e
discutido a respeito no Brasil. Revista Univap, São José dos Campos-SP, v. 30, n. 65, 2024. ISSN 2237-1753.
Disponível  em:  https://revista.univap.br/index.php/revistaunivap/article/view/4489.  Acesso  em:  19  out.  2025.
DOI: 10.18066/revistaunivap.v30i65.4489

CAMPESATO, Maria Alice Gouvêa. Da oralidade à escrita: povos indígenas, História do Tempo Presente e os
desafios no campo educacional. Revista Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 15, n. 40, e0103, dez. 2023. DOI:
10.5965/2175180315402023e0103.

BITTENCOURT, Circe  Maria  Fernandes.  Ensino de história: fundamentos  e  métodos.  São Paulo:  Cortez,
2005. 408 p. ISBN 8524910690.

AUTOR(ES) DESCONHECIDO.  Literatura indígena: a escrita  como resistência e memória.  Educação em
Revista, Belo Horizonte, v. 39, e38419, 2023.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? São Paulo: Letramento; justificando, 2017.

COELHO, Nelly Novaes. Literatura infantil, teoria, análise, didática. São Paulo: Moderna, 2000.


