
O  ENSINO  DE  FILOSOFIA  COMO  CONSTRUÇÃO  IMPLICADA:
ATITUDE FILOSÓFICA NO CONTEXTO DOS SIGNOS EDUCATIVOS

Ramires Fonseca Silva 1

Paulo Sérgio Dantas Vasconcelos 2

RESUMO

Este  texto  foi  concebido  sob  o  impacto  das  pesquisas  de  ambos  os  autores  nos  ambientes
educacionais/formativos na universidade e na educação básica. Argumentamos que a atitude filosófica
envolve o fazer da prática pedagógica em filosofia. Diante das circunstacialidades polissêmicas que
emergem os signos educativos e de uma posicionalidade docente, o filosofar se torna um pressuposto
relevante na composição do processo, indissociável, de ensino e de aprendizagem, uma certa poíesis
confeccionando uma superfície para que o exercício do pensamento possa fluir. Ou seja, conceber o
filosofar  em devir  implicado grudado na ação docente  cotidiana  significa  mobilizar  condições  de
possibilidades do ensino de filosofia. Para tanto, convidamos para o diálogo Martin Heidegger e Gilles
Deleuze, numa convergência de perspectivas experienciais quando problematizam o pensar. Nessa
direção,  dirigimos  este  desafio  para  o  pensamento  educacional  e  suas  implicações  no  ensino  de
filosofia. Pretendemos, com isso, abrir um leque de discussão no campo do ensino, para explorar a
relevância da apropriação do filosofar dissolvido no cenário educativo.

Palavras-chave:  Aprendizagens, Filosofar, Práxis pedagógica, Pensamento, Signos.  

Introdução 

O  sentido de  nossas  reflexões  encontra-se  sobretudo  apoiado  no  propósito  de

estabelecer  entre  Martin  Heidegger  e  Gilles  Deleuze  relações  que  julgamos  encontrar

presentes naquilo que parece ser para ambos a preocupação desafiadora de suas filosofias: “o

que significa pensar?”. Nome inclusive de uma das obras do filósofo alemão. “O que é o

pensamento” é a questão que, ao atravessar significativa parte da obra desses pensadores, se

1 Professor efetivo da rede pública estadual da Bahia. E-mail: 
ramires.silva@enova.educacao.ba.gov.br 
2 Professor da Universidade do Estado da Bahia, campus I. E-mail pvasconcelos@uneb.br 

mailto:pvasconcelos@uneb.br
mailto:ramires.silva@enova.educacao.ba.gov.br


impõe  também  como  ponto  de  convergência  entre  os  dois.  Dessa  questão  fecundante  é

possível  ainda  extrair  tanto  do  pensamento  de  Heidegger  quanto  da  filosofia  deleuziana

preocupações comuns de natureza proto pedagógicas com o aprender/ensinar a pensar capazes

de ampliar ainda mais as conexões entre os autores estudados e, ao mesmo tempo, fazê-las

justificar a nossa compreensão do fazer filosófico como uma educação do pensamento. 

Caminhar com Heidegger é aceitar o desafio das superações por ele postas em toda

sua obra e desse modo, se o “Que Significa Pensar?” é para nós a questão primordial que

colocamos para uma compreensão da filosofia como educação do pensamento, a companhia

do pensador alemão se torna imprescindível uma vez que nele a tarefa para o pensamento

inicia-se no exato momento em que a filosofia tem seu fim. O fim da filosofia dissolvida nas

ciências do mundo da técnica pode significar ao mesmo tempo o começo do novo pensar

filosófico.

Gilles  Deleuze  todo  signo im-plica  um sentido  e  este  serve  para  ex-plicar  aquele

resultando, portanto, na compreensão de que todo verdadeiro aprendizado em sua gênese se

confunde com uma boa interpretação quando essa traz em essência a irredutibilidade tanto do

signo em relação ao objeto emissor quanto do sentido em relação ao sujeito que o apreende.

Portanto, todo ato de aprender não é senão interpretar signos, pois tudo que nos ensina algo

emite signos. A aprendizagem em Deleuze é uma tarefa semelhante a do “egiptólogo” sempre

a  decifrar  enigmas.  O  signo  nos  “força  a  pensar”  não  como  representação,  mas  como

criatividade artística.

Trata-se,  portanto,  de  discutir  numa  perspectiva  do  aprender  a  pensar  como

possibilidade de abrir fissuras no bloco hegemônico da institucionalidade, requerendo de o

sujeito lançar-se no mundo aberto e ser arrebatado por signos educativos/filosóficos. Pensar

significa exercer um modo de vida em que o exercício do pensamento flui com autonomia.  

Signos e sentidos do pensar na educação

Diante  da  auto  supressão  da  filosofia,  Martin  Heidegger  coloca  na  questão  do

pensamento a possibilidade de sua autoafirmação. Ou seja, a superação da filosofia como

metafísica exige a “viravolta” do filosofar para a tarefa de um novo pensar. Esse movimento

leva necessariamente o pensamento à origem da questão do ser encontrada nos pré-socráticos

assim  como,  aproxima  o  pensar  do  poetar.  No  fundo  as  preocupações  desse  segundo

Heidegger são análises do esquecimento do ser na metafísica que conferem ao pensamento

exigências de renascimento. Delas, o filósofo extrai outros temas como a questão da técnica,



do mundo da ciência, da política, da arte etc., tendo, contudo, todos eles comprometimento

com a questão do pensamento.

Esse “passo de volta” heideggeriano se constitui num regresso do pensamento à sua

nascente e num salto para fora de tudo aquilo que até então foi pensado pela filosofia. Esse

movimento procura resgatar na fonte o “algo impensado” do pensamento para dele extrair a

força  do  que  foi  pensado.  As  preleções  de  Heidegger  sobre  os  pré-socráticos  revelam o

esforço do autor em explorar o sentido principal  do pensar com o propósito de, com ele,

fomentar o pensamento da diferença.

É no quadro de sua analítica existencial que encontramos a noção de cuidado (Sorge)

como o elemento fundamental que tanto expressa o traço essencial do ser-aí no mundo como

o elemento de unidade do pensamento em presença de si mesmo. Esse cuidado como modo de

ser no mundo fecunda toda a natureza pedagógica do pensamento de Heidegger à medida que

o “pensamento do sentido” buscado por ele nos conduz necessariamente a essa experiência

educativa do homem. Educar é um modo de ocupar-se de si e do outro não para retirar-lhe o

cuidado,  mas  para  devolvê-lo.  Por  essa  devolução  do  cuidado  o  outro  torna-se  livre,

“transparente para si mesmo”. Nessa concepção de liberdade, o pensamento do ser restitui

para  a  si  a  sua  vocação  originária  e  autêntica  favorecendo  do  mesmo  modo,  que  a

preocupação  pelo  outro  não  comprometa  a  sua  individualidade,  mas  sim,  anime-o  a

experimentar sua própria existência, a constituir seu próprio “caminho”.

O autêntico cuidado de si portanto, termina por devolver ao outro como preocupação a

tarefa de descobrir-se, revelar-se, educar a si mesmo. O cuidado se faz pedagógico porque

nada ensina como “lição” nem instrui porque também não instrumentaliza o pensamento do

outro,  mas apenas  oferece-lhe possibilidades,  caminhos.  O educando nesse caso é  sempre

aquele que aprende ao se expor a si mesmo na conquista de significações para sua vida e o

educador  é  tão-somente  aquele  que  o  “ensina  a  aprender”.  O  aprender  está  sempre  em

correspondência com o ensinar uma vez que o verdadeiro ensinar é um deixar aprender como

quem toma para si o que já possui. Ensinar é dar indicação, não é oferecer o “ensinável” pois

esse não se aprende. O aprender é uma experiência em que o tomar para si é também um dar

para si. Esse percurso, inconcluso por essência, é um conduzir mútuo de educador e educando

até a aprendizagem, sendo que o professor é aquele que aprende mais por ensinar a aprender.

No ensinar se experimenta o verdadeiro aprender uma vez que o ensinar é um fazer aprender

que pode muitas vezes “despertar” no aluno um sentimento de que nada foi aprendido porque

não foi “transmitido” conteúdos, mas a “arte” de aprender.



Na “arte”  do educar  nada é  conteúdo acabado tudo é “disposição”  para  ensinar  e

aprender. O educador não impõe sua autoridade ao educando pelo “muito saber”, mas apenas

divide com ele um momento dialético de aprendizagem onde não deve haver o privilégio de

um pensamento sobre o outro, mas somente o desejo do pensar caminhante, da pedagogia.

Fazendo o percurso do pensado para o impensado, Heidegger aproxima o pensamento

daquilo que a tradição filosófica ocidental se manteve afastada, mas se impõe como tarefa

inadiável  para  o  pensar  ao  restituir  o  que  lhe  é  mais  próprio:  a  questão  do  ser.  Essa

experiência  arqueológica  é  a  condição única  de superação da própria  filosofia  que,  nesse

passo  de  volta  à  fonte,  pode promover  no pensamento  “originário”  seu novo começo.  O

recomeço requer que transportemos o pensamento para o que se encontra “antes” da filosofia

pois só assim poderemos preparar o advento do pensar que está por vir.

O que o filósofo alemão propõe por esse recuo à origem é colocar a diferença ainda

impensada na questão do pensamento.  Pensar  o ser na diferença  com o ente  e o ente  na

diferença com o ser é apresentar  a diferença propriamente dita como questão ou ainda,  a

questão fundamental.  Contudo,  o  que  a  filosofia  ocidental  faz é  apreender  essa diferença

como uma multiplicação de nossas representações. Desse modo, o pensamento sempre estará

limitado a alguma representação,  justificando assim que todo aprender é aprender alguma

coisa, necessitando o pensamento sempre do “isso” ou do “aquilo” que está representado.

Cria-se assim uma dependência permanente do pensamento com o que deve ser pensado, uma

exigência  do  pensar  com  o  objeto  que  lhe  corresponde  passando  tudo  a  ser  pensado

objetivamente. Nesse caso, o pensamento vai estar sempre buscando relacionar-se ao que se

coloca  como  referência  primeira  ao  pensar  e  que,  portanto,  submete  o  pensamento  ao

designado: se digo “maçã”, o pensamento apenas busca representar o objeto que este nome

designa.

Feito  esse diagnóstico  do pensamento  representacional,  Heidegger  propõe que nos

coloquemos em movimento em direção à gênese do pensamento da diferença enquanto tal,

que nos conduzamos “para dentro do que deve ser pensado” (Heidegger, 1989, p. 59-60). 

É  sempre  para  “o aberto”  o sentido  da  Bildung  heideggeriana  à  medida  que toda

educação  é  para  ele  um caminhar  permanente  posto  em marcha  para  um novo  começo.

Abdica-se  assim  de  encontrar  na  relação  educador/educando  qualquer  “formação”  que

proponha  acabamentos  e  completudes  dos  sujeitos  envolvidos,  mas  sim,  apelos  de

transformações radicais que implicam sobretudo na constituição de um outro pensar. Pensar

envolvido com inventividade, nas elaborações do sensível na área educativa,  por exemplo,

criando signos ou ressignificando signos.



O aprender, nessa medida, quando se afirma na originalidade do pensamento requer

para si a necessidade de um desaprender que diz respeito à tarefa terapêutica de depuração de

preconceitos e imagens. O desaprender se coloca para aquele que “caminha” no aprendizado

como o esquecer para aquele que perdoa: um passo que liberta o pensamento, dispondo-o a

outras experimentações e vivências. Se pensar é criar o novo pensar, educar é libertar o outro

das  representações  e  reproduções  de  pensamentos,  dando-lhe  não  métodos,  mas  signos,

“arrombamentos”, “roubos” que despertem o pensar para o novo.

Heidegger  nos  diz  que o “aprender  a  pensar” requer  que atravessemos  “um longo

caminho”, requer que saltemos para um lugar “onde tudo é diferente” à medida que o novo

nos causa estranhamentos, mas sobretudo admiração. O aprender a pensar heideggeriano não

é um aprender com o pensar pois o pensar não é meio pelo qual dispomos para fazer coisas;

pensar é antes “acontecimento apropriativo” (Ereignis) no qual o pensar poético se coloca em

vias  de  acesso  ao  ser,  constituindo-se numa “pedagogia  do cuidado” se doa a  nós  como

terapia e vocação.

Esse pensar poético é aquele que se guarda na escuta, abandona as falsas questões, as

tagarelices dos profissionais do discurso que manifestam em grande parte o que Heidegger

aponta  como  “o  grande  perigo  de  se  entender  mal  o  que  se  refere  ao  pensamento”  nas

universidades.

O  sentido  poético  do  pensar  escutado  pelo  filósofo  tem  similar  ressonância  no

privilégio dado aos signos por Deleuze. Se para ele o “aprender diz respeito aos signos” é

porque o signo, sobretudo o signo artístico, é capaz de criar um pensamento verdadeiramente

diferente. Em Heidegger o pensar que supera a metafísica é o mesmo que nos convoca ao

essencial,  do mesmo modo que para Deleuze  nos signos da arte  é  que “as  essências  são

reveladas”. A arte revela ao pensamento a verdade na absoluta essencialidade do signo.

De igual maneira Heidegger acredita que o verdadeiro pensar é um poetar na medida

em que conduz o homem à sua morada principal ao fazer do pensar um modo de ser. Essa

proposição é também o que procura Gilles Deleuze quanto critica os “postulados” da imagem

do pensamento. Diz o pensador francês, em conformidade com Heidegger, da necessidade de

constituir um pensamento que nasça no pensamento, que seja engendrado em sua origem. Ou

seja,  nos  imponha  a  obrigação  de  dar  “o  passo  de  volta”  heideggeriano  para  superar  o

dogmatismo da metafísica  e  ainda,  para ter  a  verdade como “caso de produção”,  não de

adequação nem de inatismo.

Contudo, é necessário que o aprendiz esteja em correspondência também com aquele

que o ensina. A arte do aprender requer a harmonia com a arte do ensinar, sendo essa, porém,



mais difícil que aquela, uma vez que o ensinar é, em essência, um fazer aprender. É que o

verdadeiro mestre  não é  um reprodutor  de ideia  e sim,  um pedagogo que faz o aprendiz

caminhar ao ensinar tão-somente a arte de aprender. O que se ensina não é o que se transmite

enquanto conteúdo, mas a práxis, o exercício de aprender. Por essa razão, o mestre deixa no

aprendiz a “impressão” de que nada ensinou. Com isso, o filósofo alemão, parece nos fazer

admitir que nossos maiores mestres nada nos ensinam quando muito nos fazem aprender.

É que na concepção heideggeriana o mestre só está “adiante” do/a seu aluno/a em um

ponto: precisa aprender mais que este. Portanto, ele deve assegurar-se dessa sua ignorância

para  poder  entrar  no  processo  pedagógico  onde,  querendo  aprender,  ensina  melhor  o

“caminho” da aprendizagem permitindo que o aluno não submeta o seu pensamento à tirania

do “saber” do mestre e possa pensar com autonomia. 

       Se tomamos o ensino de filosofia como educação do pensamento é porque estamos em

concordância  tanto  com  Heidegger,  quando  diz  que  o  “oferecido”  do  educador  não  é  o

conteúdo “ensinável”, mas o “deixar o outro aprender”, quanto com Deleuze quando entende

os “únicos mestres” como sendo aqueles que dizem “faça comigo”, emitindo signos a “serem

desenvolvidos no heterogêneo”. Nessa direção, 
O exercício do pensamento, ou melhor, o ato de pensar,  sendo constituído pelos
arrebatamentos  dos  signos,  pela  afetação  dos  encontros,  provocaria  no  docente
condições de possibilidade de reconhecimento de sua potência criadora, sobretudo
através  das  experimentações,  sem necessariamente  vincular-se  a  perspectivas  de
resultados (Silva, 2020, p. 71). 

O que viabiliza o pensar, nesse aspecto, são colisões cotidianas que geram atitudes

epistêmicas,  movimentações  provocadas  por  acontecimentos  variados,  sinuosos,  sem uma

centralidade  direcionada  para  decorrências  fixadas  em torno  script delimitados  antes  dos

aconteceres. 

Educar não é transmitir conhecimentos como quem deseja que o outro os reproduza;

nada aprendemos com aquele que nos diz “faça como eu”,  porque aprender não é copiar

experiência de pensamento alheio, mas inventar seu próprio caminho fazendo com que nele

tudo  ganhe  sentido,  interpretação.  Nada  havendo  que  sirva  de  prescrição  a  essa  “coisa

amorosa” que é a educação do pensamento, resulta inútil pensarmos em métodos ou “regras

para  a  direção  do  espírito”.  Por  nunca  sabermos  “como  alguém  aprende”  não  devemos

também ter a pretensão de ensinar o outro a pensar o “Mesmo” que pensamos.

Nessa direção,  no pensamento do sentido,  todo “saber” significa “poder-aprender”,

identificado  com uma “longa experiência”  que destina  o homem não ao  domínio  técnico

próprio  do  “pensamento  calculador”  muitas  vezes  manifesto  na  escola,  mas  a  um



conhecimento do que é há de inter-esse, em presença do que pode saber de essencial. Poder-

aprender não é conhecer, mas antes, estar em disposição no pensar e estando disposto não é

um saber que se retém no pensamento e lhe serve de parâmetro ou paradigma, mas um saber

que potencializa o pensamento para os devires, as aberturas, a trans-formação.

  Do mesmo modo, é também “dentro do que deve ser pensado” que encontramos em

Gilles Deleuze a possibilidade de erguer um “pensamento sem imagem” presente naquilo que

“não pode pensar, que é, ao mesmo tempo, o impensável e aquilo que deve ser pensado.”

(Deleuze, 1988, p. 311). Quando Deleuze nos convoca a lembrarmos “os textos profundos de

Heidegger”  a  fim  de  entendermos  que  não  poderemos  pensar  enquanto  submetermos  o

pensamento a pressupostos dogmáticos que aparecem camuflados na imagem de uma ratio, de

uma  cogitatio natura universalis  nada mais faz que denunciar os modelos com os quais a

tradição filosófica tem imobilizado o pensamento na representação assim como, reconhecer a

importância da filosofia de heideggeriana no enfrentamento dessa questão.

Este  autor  insiste  em caracterizar  o  pensamento  filosófico  por  um movimento

conceitual  que  em nada  condiz  com a  recognição,  ou  o  “refletir  sobre”.  A possibilidade

criadora do pensamento filosófico deve manter o pensamento sempre voltado para o novo,

alimentando permanentemente o desejo da invenção. “A filosofia consiste sempre em inventar

conceitos” (Deleuze, 1988, p. 170). Assim, se ela é criadora não pode ser um discurso que se

volta para ele mesmo, recontando sua história. Não sendo metadiscurso, à filosofia não cabe

estabelecer critérios de sua justificação, mas pelo contrário, rebelar-se contra essa atitude que

desde a modernidade tende a se afirmar como própria à filosofia. Nesse aspecto, para o autor

francês, a filosofia é, antes de tudo, uma atitude de insurgência que tem como destino maior a

inventividade conceitual, ou, do mesmo modo, a criação de pensamento.

Parece  necessário  a  essa  concepção  da filosofia  romper  com a  própria  história  da

filosofia  ou  pelo  menos  oferecer  denúncia  à  força  repressora  que  esta  exerce  sobre  o

pensamento  como se não fosse possível  pensar  fora dela.  “Uma imagem do pensamento,

chamada  filosofia,  constituiu-se  historicamente  e  impede  perfeitamente  as  pessoas  de

pensarem”. (Deleuze;  Parnet.  1998, p. 21). Decorre desses posicionamentos  deleuzianos o

esforço da História da Filosofia em “não redizer o que disse um filósofo, mas dizer o que ele

necessariamente subentendia, o que ele não dizia e que, no entanto, está presente naquilo que

diz”. (Deleuze, 1992, p. 170).

O papel do filósofo é, então, o de inventar na “fabricação” do conceito os caminhos do

pensamento e com isso colocar para a filosofia “uma função que permanece perfeitamente

atual, pois “ninguém pode fazer isso no lugar dela”. (Deleuze, 1992, p. 170). Na criação do



conceito, a filosofia restitui sua natureza “criadora ou mesmo revolucionária” à medida que o

criar é uma atitude que se dá em convivência com o diferente, o estranhamento do pensar e

desse modo não pode ser subordinado à reprodução do já posto. Por responder a verdadeiros

problemas, os conceitos oferecem rigor à filosofia afastando-a do descompromisso da mera

opinião. 

Assumindo  o  seu  propósito  de  criadora  de  conceitos,  a  filosofia  toma  para  si  a

exigência de um outro pensamento que de nenhum modo condiz com o pensar contemplativo

ou reflexivo,  mas  um pensar  que  por  ser  criativo  é  sobretudo  singular.  “Toda  criação  é

singular, e o conceito como criação propriamente filosófica é sempre uma singularidade”.

(Deleuze; Guattari 2005, p.15). Nessa singularidade reside o seu caráter original e, também,

sua essência artística. É da filosofia quanto da arte a necessidade de criar coisas novas, e os

novos conceitos é que mobilizam o pensamento para outros desafios.

É do conceito, conforme esse autor francês, esse dinamismo que não deixa a filosofia

morrer posto que o mesmo está constantemente em renovação, substituição e mutação dando

consequentemente à filosofia uma história e uma geografia agitadas. Esse status mutante do

conceito pode ser entendido nessa relação de pertencimento de diversos elementos de um

conceito e mesmo de outros conceitos em um mesmo sistema/engrenagem conceitual. Isso se

explica porque os conceitos se articulam e se conectam mesmo que pertençam a histórias

diferentes como se alguns conceitos fossem preparados anteriormente por outros e estes novos

conceitos, por sua vez, em permanente mobilidade, pudessem ajudar a criar outros. Mas é

preciso entender que mesmo dentro desse ambiente de contribuição de um conceito para a

criação de outro, um conceito não deixa de preservar sua originalidade. 

Este  pensador,  do  mesmo  modo,  critica  a  “servidão”  à  qual  submetemos  nossos

estudantes obrigando-os a resolver problemas que não lhes pertencem, sem originalidade. Não

havendo  como  encontrar  soluções  para  problemas  com  os  quais  não  se  tem  nenhuma

apropriação, os/as estudantes “copiam” soluções de outros. Essa é a forma do pré-conceito

escolar que vem servindo como modelo em nossas instituições de ensino e que tem como

consequência o cerceamento da liberdade que não restitui ao/as aluno/a o direito de, pensando

por si mesmo, criar conceitos, enfrentar seus problemas e encontrar soluções para eles.

Essa mesma tirania  escolar  é traduzida no exemplo da “professora” que “ensigna”

como quem dá ordem. Conforme Deleuze a “máquina do ensino obrigatório” que representa a

escola “impõe” obrigações ao aluno forçando-o muitas vezes a desobedecer o seu pensamento

criativo em favor da recognição.



Considerações Finais 

Estudar os dois autores  também nos possibilita  identificar  questões que interessam

igualmente  a  Heidegger  e  a  Deleuze  e  que,  de  modo  específico,  são  articuladas  no

favorecimento das resoluções de outros problemas. Assim, tomamos como critério privilegiar

menos as possíveis questões divergentes apontadas entre os autores, vindas principalmente

das críticas de Deleuze a Heidegger, que as convergentes, podendo com isso deliberar com

mais propriedade sobre essas últimas.

Deleuze não nega que Heidegger ao “levar o pensamento muito a sério” não pode

deixar de ser visto como um pensador, mérito que entendemos pertencer também a ele; na

condição  de  pensadores  buscaram em suas  críticas  à  representação  atravessar  o  perigoso

caminho do pensar assim como outros a exemplo de Nietzsche e Foucault  o fizeram. Do

mesmo modo se a filosofia “é um caminho sobre o qual estamos a caminho” não pode abdicar

de sua dimensão pedagógica, do seu ofício de conduzir (agogé) o homem à transformação de

si mesmo valendo-se fundamentalmente daquilo que mais lhe pertence: o pensamento.

O princípio pedagógico manifesta-se na obra de Heidegger e Deleuze sem nenhum

disfarce. De modo que, quando com alguns de seus estudiosos e tradutores concordamos que

está na questão “o que é o pensamento?” o maior sentido de suas filosofias, nos foi possível

identificar  nela  implicações  e  desdobramentos  necessários  com  problemas  de  natureza

educacional. Preocupando-se com “o que significa pensar?”, ambos não poderiam desprezar o

sentido pedagógico que essa questão contém.

Nessa direção,  observamos  que a  densidade  das  discussões  suscitadas  nos  escritos

contribui para qualidade do pensar educativo tendo como um dos fios condutores a reflexão

filosófica de dois autores que problematizaram a natureza mesma do pensar se desdobrando

no cenário educativo com multiplicidades de signos, mesmo em épocas, espaços e desafios

distintos, mas, acima de tudo com a simplicidade que requer um trabalho com o pensamento. 

Referências 

DELEUZE, G.; PARNET, C. Diálogos. Trad. Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo:  Ed. Escuta,

1998.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F.  O Que é a Filosofia? Trad. Bento Prado Júnior e Alberto

Alonso Muñoz. Rio de Janeiro: Ed. 34, 2005.



DELEUZE,  G.  Diferença  e  Repetição.  Trad.  Luiz  Orlandi  e  Roberto  Machado.  Rio  de

Janeiro: Graal, 1988.

DELEUZE, G. Conversações. Trad. Peter Pál Pelbart. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992.

HEIDEGGER, M.  A Constituição Onto-Teo-Lógica. Trad. Ernildo Stein.  São Paulo: Nova

Cultural, 1989f. (Os Pensadores).

SILVA,  Ramires  Fonseca.  Cartografias  da  formação  docente:  encontros  e  desencontros

risomáticos. Salvador: Edufba, 2020.


