
ENTRE MARGENS E CAMINHOS: A EDUCAÇÃO CIGANA E O 

PENSAMENTO DE PAULO FREIRE EM FORMATIVA

Gabriela Moura Farias1

Antônio Israel de Oliveira Silva2

Letícia Albuquerque Sousa 3

Marivânia Figueirêdo Barbosa 4

Patrícia Cristina de Aragão 5

RESUMO

A trajetória  dos  povos  ciganos  é  marcada por  estigmas,  estereótipos  e  exclusões  sociais,  ficando
visível a marginalização sofrida em várias esferas, incluindo a dificuldade ao acesso à educação. Há
uma falta  de visibilidade da cultura dos  povos ciganos nos currículos escolares,  além da falta de
políticas públicas para ações que valorizem as especificidades socioculturais dos povos ciganos. O
objetivo deste artigo é analisar o processo de exclusão histórica vivenciado pelos povos ciganos no
campo da educação, a partir de uma reflexão que articula a necessidade de inclusão educativa destes
segmentos étnicos com as ideias da pedagogia de Paulo Freire. Dessa maneira, entendemos que é
necessário refletir sobre como a escola pode ser um espaço de diálogo sobre as práticas culturais e
sociais dos povos ciganos, fazendo uma leitura crítica da realidade dos povos ciganos enquanto grupo
socialmente excluído. Assim, esse artigo utiliza-se de contribuições teóricas de Freire (2022), Batista,
Goldfarb e Lask (2025), Júnior (2013), Albuquerque (2024), e Fernandes (2023), contribuindo para
uma reflexão crítica numa perspectiva dialógica e libertadora. Dessa forma, os resultados deste artigo
são observados em uma oficina pedagógica realizada nas aulas do subprojeto História no âmbito do
Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) da Universidade Estadual da Paraíba
(UEPB), em uma escola estadual cidadã da rede pública de ensino. Consideramos que esta foi uma
experiência  enriquecedora,  pois  a  abordagem sobre  a  cultura  cigana  e  as  construções  de  práticas
educativas foram fundamentais para que os alunos desenvolvessem um maior respeito sobre os saberes
e as histórias dos povos ciganos. Destarte, a oficina foi essencial para promover um espaço de diálogo
que contribua para uma educação inclusiva, crítica e transformadora, entendendo os povos ciganos
como sujeitos plurais, produtores de conhecimento.

Palavras-chave: Povos ciganos, Educação escolar, Paulo Freire, PIBID, Ensino de História.

1 Graduanda em licenciatura plena em História pela Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Integrante do 
PIBID – História (Campus I), bolsista pela CAPES, gabriela.moura.farias@aluno.uepb.edu.br.
2 Graduando em licenciatura plena em História pela Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Integrante do 
PIBID – História (Campus I), bolsista pela CAPES, israel.o@aluno.uepb.edu.br.
3 Graduanda em licenciatura plena em História pela Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Integrante do 
PIBID – História (Campus I), bolsista pela CAPES, leticia.albuquerque@aluno.uepb.edu.br.
4 Graduanda em licenciatura plena em História pela Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Integrante do 
PIBID – História (Campus I), bolsista pela CAPES, figueiredo.marivania@aluno.uepb.edu.br.
5 Professora do Departamento de História na Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Historiadora e Doutora 
em Educação pela UFPB, Pós-Doutora em História pela UFCG, coordenadora do PIBID - História (Campus I), 
patriciaaragao@servidor.uepb.edu.br.



INTRODUÇÃO

A história dos povos ciganos no Brasil  é marcada por estereótipos  e estigmas que

reforçam a exclusão social, cultural e política desses povos. Dessa maneira, os povos ciganos

passam por um processo de marginalização. Esse processo de exclusão e marginalização está

refletido no campo educacional, com a falta de políticas públicas que sejam efetivas, além da

falta de incentivo à práticas pedagógicas ativas, comprometendo o acesso e a permanência dos

povos ciganos na educação. Além disso, as práticas culturais dos povos ciganos não são vistas

na escola, há uma invisibilidade nos currículos escolares, esses que mantém ainda uma visão

eurocêntrica e homogeneizadora, desconsiderando os saberes e tradições presente nos modos

de vida dos povos ciganos.

Ao pensar na ruptura desse preconceito podemos levar em consideração a visão de

Paulo  Freire  (2022)  que  defende  uma  educação  libertadora  e  também  dialógica  com  os

diferentes  modos  de  vida  na  sociedade,  além  de  reconhecer  que  todos  os  sujeitos  são

produtores de conhecimento. A pedagogia de Paulo Freire se centra no diálogo, criticando

fortemente  as  desigualdades  sociais  da  realidade  brasileira.  Assim,  com  esse  diálogo,  é

necessário pensar (e repensar) práticas escolares que possam abranger novas culturas, como a

dos povos ciganos. Dessa maneira, a educação cigana, levando em consideração pressupostos

freirianos, pensa na escola como um espaço de reconhecer as práticas e especificidades de

cada cultura, em busca de uma justiça social.

Por isso, o presente artigo tem como objetivo analisar a exclusão histórica vivida pelos

povos ciganos no campo educacional brasileiro, fazendo uma articulação com os pressupostos

da pedagogia de Paulo Freire. A pesquisa se desenvolveu dentro do Programa Institucional de

Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), no subprojeto de História, na Universidade Estadual

da  Paraíba  (UEPB),  no  campus  I,  em  Campina  Grande.  Dessa  forma,  a  pesquisa  se

desenvolveu como ponto central a realização de uma oficina temática sobre os povos ciganos

em uma escola estadual da rede pública de ensino. A metodologia adotada nesse artigo foi de

caráter  qualitativo,  analisando  criticamente  os  resultados  da  oficina  e  analisando  teóricos

como Freire (2022), Batista, Goldfarb e Lask (2025), Junior (2013), Albuquerque (2024) e

Fernandes (2023).



Um dos  objetivos  da  oficina  foi  promover  um espaço de  debate  sobre  a  história,

práticas sociais e a cultura dos povos ciganos, para que houvesse um desenvolvimento de

pensamento crítico e respeitoso nos discentes, valorizando os saberes dos povos ciganos. Foi

indicado por meio dos resultados que a abordagem da oficina foi positiva, já que contribuiu

para a compreensão dos alunos sobre diversidade cultural, e desconstruindo preconceitos e

estereótipos presentes no senso comum. A experiência da oficina foi essencial para construir

um ensino crítico e inclusivo, identificando os ciganos como um povo diferente entre si, que

também são produtores de conhecimento.

METODOLOGIA

As  metodologias  utilizadas  para  a  elaboração  deste  relato,  foram  exatamente  as

experiências  vivenciadas  em sala  de  aula,  através  do  Programa Institucional  de  Bolsa  de

Iniciação à Docência, da Universidade Estadual da Paraíba, Campus I, somada às leituras de

Paulo  Freire.  A  articulação  da  teoria  com  a  prática  docente,  foram  essenciais  para  a

construção do nosso aprendizado profissional. Todas as experiências, ocorreram na turma de

7° ano do ensino fundamental II, anos finais, na EEEFM Murilo Braga, localizada no bairro

da Liberdade, Campina-Grande, Paraíba.

A prática pedagógica circulou em torno do conteúdo sobre os povos ciganos, assunto

este  o  qual  se  encaixava  diretamente  no  tema  de  diversidade  cultural,  essencial  para  a

formação  dos  alunos,  considerando  que  a  disciplina  de  História  possui  papel  crucial  na

formação de futuros cidadãos críticos e reflexivos a sua própria realidade. A abordagem desse

tema permitiu que os estudantes compreendessem a riqueza e a complexidade das diferentes

culturas,  promovendo  o  respeito  e  a  empatia.  Além disso,  é  fundamental  que  os  alunos

conheçam a história  e as contribuições dos povos ciganos,  muitas vezes marginalizados e

invisibilizados na narrativa histórica tradicional.

Ao  discutir  a  diversidade  cultural,  os  alunos  foram  incentivados  a  questionar

estereótipos e preconceitos,  desenvolvendo uma consciência crítica sobre as desigualdades

sociais  (De Lunetta,  2024). A prática pedagógica deve incluir  atividades que estimulem a

pesquisa,  o  debate  e  a  reflexão,  como rodas  de  conversa,  produção  de  textos  e  projetos

interdisciplinares.



As  metodologias  adotadas  no  dia  da  aula  foram  diversas,  como:  slides,  imagens

impressas,  cartolinas  e  entrevistas  orais.  Inicialmente  a  aula  partiu  da discussão  sobre  os

conhecimentos prévios dos alunos daquele conteúdo. Perguntamos a eles se conheciam ou se

tinham algum parente familiar que fosse cigano. Depois disto, esse processo educativo não só

enriquece o conhecimento dos alunos, mas também os prepara para uma convivência mais

harmoniosa em uma sociedade plural, onde a diversidade é valorizada e celebrada.

Por fim, consideramos que os fins educacionais utilizados buscaram estabelecer, na

sala de aula, um conhecimento prévio sobre quem são os ciganos no nosso país, suas tradições

culturais,  modos  de  vida  e  os  desafios  sociais  que  enfrentam.  Esse  processo  teve  como

objetivo  promover  uma  compreensão  mais  profunda  e  respeitosa  dessa  comunidade,

combatendo estereótipos e preconceitos históricos. Para tanto, foram utilizadas abordagens

participativas e interativas, que incentivaram o diálogo aberto entre estudantes e promoveram

a reflexão crítica sobre a diversidade cultural.

REFERENCIAL TEÓRICO

A discussão acerca da presença dos povos ciganos dentro do ambiente escolar exige

uma análise que considere os diferentes processos históricos de exclusão social, preconceito

cultural e as dificuldades enfrentadas por essa etnia ao acesso e a permanência nesses espaços

educacionais.  A  escola,  muitas  vezes,  têm  funcionado  como  um  espaço  de  negação  de

identidades minoritárias, incluindo os povos ciganos, cujas práticas culturais, modos de vida

itinerante e visão de mundo são frequentemente colocados às margens.

Lourival Andrade Júnior (2008), retrata em seus estudos como os ciganos têm sido

historicamente  excluídos  das  políticas  públicas  e  invisibilizados  dentro  das  estatísticas

educacionais. O autor argumenta que essa exclusão é sustentada nos estigmas seculares que

associam a marginalidade, a criminalidade e a recusa do modelo de vida sedentário valorizado

da sociedade  majoritária.  Essa visão  preconceituosa  reflete-se dentro  do ambiente  escolar

onde há escassa preparação docente para lidar com as especificidades culturais dos estudantes

ciganos, que leva a evasão escolar, a baixa frequência e a negação dos direitos básicos como o

acesso a  educação de qualidade,  esta  que é  um direito  fundamental  de todos os cidadãos

brasileiros.



Batista, Goldfarb e Lask (2021), trazem as evidências dos desafios enfrentados pelos

povos ciganos mesmo diante das políticas de ação afirmativa, como a reserva de vagas nas

universidades públicas. Os autores apontam que, embora a inclusão dos ciganos no sistema de

cotas  represente  um  avanço  jurídico  e  simbólico,  ainda  persistem  entraves  estruturais  e

institucionais que dificultam a participação efetiva desses sujeitos no ensino superior. Entre

esses entraves, se destacam a ausência de políticas educacionais específicas,  a carência de

dados sobre à população cigana e o preconceito etnico que ainda permeia a sociedade e os

espaços acadêmicos.

Diante  desse  cenário,  é  fundamental  recorrer  às  ideias  de  Paulo  Freire  (1996),

especialmente  em sua obra  Pedagogia  da  Autonomia,  onde propôs uma educação crítica,

dialógica  e  libertadora.  Freire  defende  uma  pedagogia  centrada  na  escuta,  no  respeito  à

identidade  do  outro  e  no  reconhecimento  dos  saberes  populares  e  tradicionais.  Em  sua

concepção,  ensinar  exige  reconhecimento  e  a  valorização  das  diversas  culturas  sendo  a

educação um ato político que não pode ser afastada da realidade dos educandos. Assim, a

escola deve ser um espaço de acolhimento e de diálogo intercultural, onde à cultura cigana

seja reconhecida não como obstáculo, mas como potência formadora e de saber legítimo.

Freire enfatiza a necessidade de uma educação verdadeiramente para todos, ou seja,

deve incluir aqueles que historicamente foram excluídos do processo educativo formal. Isso

implica a superação de práticas autoritárias e monoculturais, e construir, com os estudantes

experiências educacionais significativas, que respeitem suas identidades, histórias e modos de

vida. Nesse sentido, a escola deve ser transformada em um território de resistência à exclusão

e de construção da cidadania.

Portanto,  a  presença  dos  ciganos  no  ambiente  escolar  e  universitário  deve  ser

compreendida como um direito que exige reconhecimento das diversidades, políticas públicas

inclusivas e uma pedagogia crítica comprometida com a justiça social. A intersecção entre os

estudos sobre a exclusão dos ciganos e a pedagogia freiriana revela a urgência do rompimento

com às estruturas educacionais excludentes e a construção de práticas baseadas no diálogo, no

respeito de na valorização das diferenças culturais. Reconhecer a cultura e a presença dos

povos ciganos no espaço educacional não é um favor, mas um imperativo ético e político.

RESULTADOS E DISCUSSÃO



A partir das vivências no grupo de estudos do PIBID do subprojeto de História, foi

possível refletir criticamente sobre os processos de exclusão social e educacional enfrentados

pelos povos ciganos, bem como discutir caminhos pedagógicos para promover o respeito à

diversidade  cultural.  Em  um  dos  encontros  formativos,  foram  trabalhados  dois  textos

fundamentais: Ciganos e os Processos de Exclusão (Andrade Júnior, 2013) e Ciganos e Cotas

(Batista;  Goldfarb;  Lask,  2024),  os  quais  possibilitaram  importantes  conexões  com  o

pensamento freireano.

Inspirados pela concepção de Paulo Freire, que compreende a educação como um ato

político  e  libertador,  o  grupo  foi  incentivado  a  refletir  sobre  suas  próprias  percepções  e

memórias  acerca  do  povo  cigano.  Nesse  processo,  emergiram  relatos  marcados  por

experiências pessoais, estereótipos reproduzidos no senso comum e pela ausência de qualquer

abordagem sobre os ciganos na trajetória escolar dos próprios participantes. Esse exercício de

escuta e auto análise evidenciou o que Freire chama de “leitura de mundo”, anterior à leitura

da  palavra,  pois  os  saberes  prévios  dos  sujeitos  são  construídos  socialmente  a  partir  das

vivências, influências e omissões históricas (Freire, 1996).

Os textos discutidos contribuíram para ampliar o olhar dos participantes. No caso do

artigo de Andrade Júnior (2013), compreendemos como a exclusão dos povos ciganos foi

sistematicamente  construída  por  políticas  públicas,  leis  e  representações  sociais  que  os

colocaram na posição de “outros” indesejados. Já no texto de Batista, Goldfarb e Lask (2024),

refletimos sobre a importância das ações afirmativas,  como as cotas raciais e étnicas, para

garantir  o  acesso  dos  ciganos  ao ensino  superior.  No entanto,  como bem apontado pelas

autoras,  mesmo com o reconhecimento legal  da identidade cigana como minoria étnica,  a

efetivação dessa inclusão permanece frágil e invisibilizada.

O  debate  gerado  nesse  encontro  do  grupo  de  estudos  foi  potente,  pois  além  de

aprofundar a compreensão sobre os processos históricos de exclusão,  também nos levou à

desconstrução  de  pensamentos  negativos  que,  muitas  vezes,  haviam  sido  assimilados

inconscientemente ao longo de nossas vidas. O reconhecimento da pluralidade de culturas e

modos  de  vida,  como  destaca  Freire  (1996),  é  parte  essencial  do  processo  educativo

libertador, que valoriza os sujeitos em sua integralidade e identidade.

Como desdobramento prático dessas reflexões, realizamos a oficina do Maio Cigano,

no dia  29 de maio  de 2025,  com a  turma do 7º  ano da  Escola-Campo Murilo Braga.  A

atividade teve como objetivo central refletir sobre os conhecimentos prévios dos estudantes



acerca  dos  povos  ciganos,  valorizar  sua  história  e  cultura  e  desconstruir  estereótipos

historicamente reproduzidos. Inspirados pela perspectiva freireana de educação como prática

da liberdade, buscamos promover uma atividade dialógica e crítica, partindo da realidade dos

alunos e conduzindo-os à problematização do preconceito e da invisibilidade social.

Antes  da  realização  da  oficina,  foi  proposta  uma  atividade  para  casa  na  qual  os

estudantes  deveriam  entrevistar  um  familiar  perguntando  o  que  sabiam  sobre  os  povos

ciganos. A devolutiva dessa atividade revelou que muitos sequer conheciam a existência dos

ciganos, enquanto outros os associavam a imagens negativas, como pessoas que “roubam” ou

“se  vestem  de  forma  estranha”.  Esses  relatos  evidenciam  a  presença  de  estereótipos

fortemente enraizados e, ao mesmo tempo, a invisibilização histórica dos povos ciganos no

currículo escolar e na memória coletiva local. Essa escuta inicial ainda se aproxima da “leitura

do  mundo”  freireana  onde:  antes  da  leitura  da  palavra,  há  a  leitura  da  experiência,  das

vivências que constituem a visão de mundo dos sujeitos (Freire, 1996).

Durante  a  oficina,  apresentamos  uma  breve  narrativa  sobre  a  história  dos  povos

ciganos, destacando os processos de perseguição e marginalização que sofreram ao longo do

tempo. Enfatizamos a importância de romper com a generalização negativa e reconhecer a

diversidade  cultural  desses  grupos.  A  abordagem  despertou  o  interesse  dos  alunos,

especialmente quando abordamos a mobilidade dos ciganos e seus modos de vida, tema que

gerou muitas perguntas e comentários curiosos. A oficina buscou então ser um espaço de

problematização, outro conceito central em Freire, onde o conhecimento não é transferido de

forma bancária, mas construído em diálogo (Freire, 1996).

A segunda parte da oficina consistiu em uma dinâmica associativa, na qual os alunos

deveriam  relacionar  elementos  visuais  e  simbólicos  da  cultura  cigana  a  seus  respectivos

significados (como a vestimenta,  a bandeira,  a roda da carroça).  Essa atividade mobilizou

intensamente  a  atenção  da  turma,  inclusive  de  estudantes  que  comumente  demonstravam

dificuldades  de  concentração  nas  aulas  tradicionais.  A  construção  coletiva  de  um  mural

expositivo  ao  final  serviu  como  culminância  da  oficina,  permitindo  que  os  alunos

expressassem suas aprendizagens de forma visual e participativa.

O envolvimento dos estudantes mostrou o quanto práticas pedagógicas mais criativas,

participativas  e  sensíveis  às  diferenças  culturais  podem fazer  a  diferença  no  processo  de

aprendizagem. Inspirados por Paulo Freire, entendemos que ensinar não é apenas transmitir

conteúdos prontos, mas sim caminhar junto com os alunos na construção do conhecimento.



Quando  partimos  da  escuta  e  da  realidade  deles,  conseguimos  abrir  espaço  para  um

aprendizado que faz sentido, que toca, que transforma. A oficina foi um desses momentos em

que o respeito, o diálogo e o acolhimento se uniram para criar um ambiente de reflexão e

descoberta.

Portanto,  os  resultados  demonstram que o  trabalho  com temáticas  étnico-culturais,

quando  aliado  a  metodologias  participativas  e  ao  diálogo  freireano,  contribui

significativamente para a formação crítica dos estudantes e dos próprios pibidianos, além de

proporcionar um ambiente mais inclusivo e humanizador no contexto escolar. Freire também

nos ensina que a educação deve partir da realidade concreta dos educandos, valorizando seus

saberes,  estimulando  o  pensamento  crítico  e  promovendo  o  respeito  mútuo.  Assim,

contribuímos para uma educação mais humana, plural e libertadora.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Visando ressaltar a importância de uma abordagem renovada em relação à diversidade

cultural, especialmente no que tange à educação cigana, à luz do pensamento de Paulo Freire.

A experiência em sala de aula demonstrou que o conhecimento prévio dos alunos é um ponto

crucial para a construção de um ambiente de aprendizado mais inclusivo e significativo.

Observou-se que a motivação dos alunos não apenas facilitou a compreensão do tema,

mas  também  evidenciou  a  urgência  de  integrar  a  cultura  cigana  no  currículo  escolar,

promovendo um espaço de respeito  e  valorização das  diferentes  identidades  presentes  no

Brasil.  Essa integração é fundamental  para a formação de cidadãos críticos e conscientes,

alinhados com os princípios freirianos de diálogo e reflexão.

Além disso,  a  pesquisa aponta  para  a  necessidade  de  novas  investigações  sobre a

educação  cigana,  que  possam  aprofundar  as  discussões  sobre  metodologias  inclusivas  e

práticas pedagógicas que considerem a riqueza cultural desse povo. O diálogo contínuo entre

educadores, pesquisadores e a comunidade cigana é essencial para a construção de um futuro

educacional que respeite e celebre a diversidade. Assim, este trabalho não apenas contribui

para o campo da educação, mas também abre caminhos para futuras pesquisas e práticas que

promovam a equidade e a inclusão.



REFERÊNCIAS

ANDRADE JÚNIOR, Lourival. Os ciganos e os processos de exclusão. Revista Brasileira 
de História, v. 33, p. 95-112, 2013.

BATISTA,  Mercia  Rejane  Rangel;  GOLDFARB,  Maria  Patrícia  Lopes;  LASK,  Tomke
Christiane. A inclusão dos ciganos no sistema de cotas nas Instituições Estaduais e Federais
de Ensino Superior: apresentando a situação no estado da Paraíba. Cadernos de Pesquisa, p.
1–22, 18 Fev 2025 Disponível em:
https://cajapio.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa/article/view/24711.  Acesso  em:  7  jul
2025.

DE  LUNETTA,  Avaetê  et  al.  Diversidade  cultural:  o  segredo  para  uma  educação
enriquecedora. Humanidades & Inovação, v. 11, n. 6, p. 161-167, 2024.


