
AfroVisões: O Cinema em Diálogo com a História do Negro Brasileiro

Manuela Faustino da Silva Belo1

Dricka Coelho de Souza 2

José Pereira de Sousa Júnior3

RESUMO

O  presente  trabalho  tem  como  objetivo  relatar  as  experiências  vividas  durante  o  Programa
Institucional  de  Bolsa  de Iniciação  a  Docência  (PIBID),  na  área  de  História.  Nesse  contexto,  foi
elaborado um projeto nomeado como "AfroVisões", com a proposta de convergir discussões acerca do
cinema afro-brasileiro em reflexões históricas, com destaque para a resistência negra. Esta atividade
foi realizada em uma turma do 1° ano do ensino médio, com um percentual considerável de alunos
negros,  porém,  com situações  recorrentes  de racismo.  Desse modo,  verificou-se  a  importância  do
debate em sala de aula, numa tentativa de promover a conscientização racial, valorização da cultura
afro-brasileira e o combate a discriminação. O referencial teórico-metodológico adotado, compreendeu
o uso da história cultural e a aprendizagem significativa, em consonância com a lei 10.639/2003. Ao
fazer o uso dessas abordagens levou-se em consideração que o cinema não é apenas um instrumento
recreativo, mas também uma ferramenta política, que esteve em conformidade com o período em que
os  filmes  abordados  foram  produzidos,  resultando  ora  em  exclusões,  ora  em  representações  da
população  negra  brasileira.  Os  resultados  indicam que,  embora  o  engajamento  tenha  sido  baixo,
ocorreram momentos de aprendizagem significativa.

Palavras-chave: Cinema, Educação, Negro, Racismo, Relato.

INTRODUÇÃO

 No decorrer desse texto, será discutido o desenvolvimento do projeto AfroVisões:

Cinema, Resistência e Preservação da Cultura Afro-Brasileira em uma escola localizada na

região da Mata Norte em Pernambuco. Esta proposta foi concebida a partir da inter-relação

entre o cinema e discussões antirracistas, sob a ótica da lei 10.639/03.

 Embora o cinema não possua um compromisso ético com o público, ele pode agir

como potencial mobilizador de mudanças e é capaz de estimular no espectador o pensamento

crítico. De acordo com Bell Hooks, os filmes proporcionam narrativas para discussões sobre

temas como classe, raça e sexo, desse modo, essas obras podem ser um canal de experiência

1 Graduanda pelo Curso de História da Universidade de Pernambuco - UPE, manuela.belo@upe.br
2 Graduanda pelo Curso de História da Universidade de Pernambuco - UPE, dricka.coelho@upe.br
3 Doutor do Curso de História da Universidade de Pernambuco - UPE,   josepereira.junior@upe.br  



compartilhada onde os mais variados públicos podem conversar sobre assuntos polêmicos

(HOOKS, 2023, p. 20). Nessa perspectiva, observa-se como o cinema negro brasileiro pode

atuar na forma de uma poderosa ferramenta pedagógica.

 Para compreender o cinema como instrumento de reflexão e transformação social, é

importante considerar a sua história e mudanças. Desde as primeiras exibições, a sétima arte

vem se constituindo não apenas como uma forma de entretenimento, mas também como um

meio de registrar, representar e questionar a sociedade, contando histórias que, como as do

cinema  negro  brasileiro  promovem  debates  sobre  diversidade,  identidade,  resistência  e

cidadania.

  O cinema surge em 1895, com a primeira exibição pública do curta-metragem La

Sortie de l’unsine Lumière à Lyon em Paris, realizada pelos irmãos Lumière. No ano seguinte,

esta  nova  forma de  entretenimento  chega  ao  Brasil  pelas  mãos  de  exibidores  itinerantes,

porém, é com os irmãos Segretto4 que a sétima arte se estabelece em solo brasileiro. Contudo,

apesar  do  cinema  ter  emergido  entre  o  final  do  século  XIX  e  início  do  século  XX,  a

insuficiência de energia elétrica pôs a atividade cinematográfica brasileira em estado letárgico

por cerca de uma década. É somente em 1907, com a geração de energia elétrica em escala

industrial na cidade do Rio de Janeiro, que o comércio cinematográfico progride. Somado a

isso,  a  abertura  de  salas  de  cinema  em  São  Paulo  e  no  Rio  de  Janeiro  estimularam  a

importação de filmes estrangeiros, que foi acompanhado pelo desenvolvimento da produção

cinematográfica nacional (GOMES, 1996, p. 09). Nesse primeiro momento,  a comunidade

negra aparecia de forma periférica, em desacordo com o enquadramento e o conteúdo das

obras:
“É possível  fazer  uma homologia entre as  posições sociais  dos negros no período

imediatamente posterior a abolição e as suas imagens laterais ocupando as bordas e o

fundo  dos  enquadramentos.  Elas  escaparam  ao  controle  dos  cinegrafistas.”

(CARVALHO, 2022, p. 26)

 É somente a partir da década de 1910 que o negro começa a ser incluído dentro do

plano  cinematográfico,  porém,  de  forma  esporádica.  De  acordo  com  Noel  dos  Santos

Carvalho,  alguns  eventos  históricos  em  que  a  participação  da  comunidade  negra  foi

determinante ganharam adaptações, como a Revolta da Chibata. Este acontecimento resultou

no documentário Revolta da Esquadra, e os filmes Rebelião da Marinhagem da Esquadra,

Revolta no Rio e A Revolta dos Marinheiros, ambos de 1910. No ano de 1912, o cineasta

4 Paschoal e Affonso Segretto, são considerados pioneiros no cinema brasileiro, empreendendo na produção e 
exibição de filmes no final do século XIX e início do XX, na cidade do Rio de Janeiro. Além disso, Affonso 
Segretto foi o responsável pela primeira filmagem realizada no Brasil, o curta-metragem Vista da Baía de 
Guanabara (1898).



Carlos Lambertini realiza um filme de ficção sobre a vida de João Cândido, porém, a obra foi

confiscada  pelas  autoridades  da  marinha  e  desapareceu  (CARVALHO,  2005,  p.  22).  De

acordo com Maria Rita Galvão e Jean-Claude Bernardet, os filmes do período mudo brasileiro

funciovam como caixas de eco ideológicas, isso porque a indústria cinematográfica refletia as

suas  relações  com  o  Estado  e  as  idéias  dominantes  em  suas  produções.  (GALVÃO;

BERNADET apud CARVALHO, 2005, p. 21). Um exemplo disso, como aponta Noel dos

Santos Carvalho, é o documentário O Progresso da Ciência Médica em Pernambuco (1927),

dirigido  por  Octávio  de  Farias.  Nesta  obra,  são  registrados  aspectos  da  infraestrutura  da

Faculdade de Medicina do Recife e o seu público, onde o corpo docente e discente é formado

unicamente por brancos, enquanto os pacientes da ala psiquiátrica são em sua maioria negros

e  mestiços.  Deste  modo,  esse  documentário  reflete  um  pensamento  pautado  em  ideias

eugenistas, em que a ciência foi usada como instrumento de controle e ordenamento social.

 Na década de 1950, mudanças  já haviam ocorrido em relação a representação do

negro  no  cinema  brasileiro,  algumas  delas  provenientes  da  mobilização  do  Teatro

Experimental do Negro (TEM)5, no entanto, essas transformações não foram o suficiente para

erradicar os estereótipos e preconceitos nas telas.  No entanto,  é neste período que Nelson

Pereira dos Santos dirige Rio, 40 Graus (1955) e Rio, Zona Norte (1957), importantes obras

para o Cinema Novo que discutem temas raciais e culturais.

 Os temas sociais foram abraçados pelo movimento do Cinema Novo, e com “uma

câmera na mão e uma ideia na cabeça” os cineastas deste movimento buscavam difundir uma

arte engajada, que expusesse a desigualdade e a opressão que o país enfrentava. Duas obras

que  marcaram  a  discussão  racial  neste  movimento  foram Barravento  (1962),  de  Glauber

Rocha, e Ganga Zumba (1963), de Cacá Diegues, este último trazia em seu elenco Zózimo

Bulbul, importante figura do cinema negro brasileiro.

 A década de 1970 representa um momento em que pessoas negras conquistam, de

forma crescente,  novos espaços no cinema,  especialmente  na  direção.  Entre  os  nomes de

destaque estão Waldyr Onofre, Antônio Pitanga e Zózimo Bulbul, reconhecido como o pai do

cinema negro no Brasil.

 Em 1984, Adélia Sampaio se torna a primeira mulher negra a ter um longa-metragem

comercializado no Brasil: Amor Maldito (1984). Apesar da obra não tratar diretamente de

5 O Teatro Experimental do Negro (TEN) foi criado em 1944, na cidade do Rio de Janeiro, como um projeto 
idealizado por Abdias do Nascimento (1914-2011). O TEN tinha a proposta de valorizar a cultura afro-brasileira 
por meio da arte e  educação, além de almejar a criação de um novo estilo dramatúrgico, propondo a criação e 
encenação de peças teatrais escritas e encenadas por pessoas negras.



temas sobre a história afro-brasileira, o filme se tornou um marco na representatividade da

mulher negra no cinema.

 Nos anos 2000, o audiovisual brasileiro já apresentava avanços nas discussões sobre

questões  sociais.  Contudo,  estereótipos  e  preconceitos  ainda  persistiam  em  produções

comerciais, como o programa Zorra Total (1999–2020). Nesse contexto, movimentos como o

Dogma Feijoada, fundamentado em sete princípios¹, buscavam repensar a representação e as

narrativas construídas sobre a população negra no país.

 Por meio das  discussões proporcionadas  pela  história  do cinema negro brasileiro,

visamos levar para a sala de aula reflexões acerca da determinação da comunidade negra e de

sua luta contra os estereótipos e tentativas de apagamento provocadas pelo racismo. Desse

modo,  desenvolvemos  este  projeto  em uma turma  de  1°  ano do ensino  médio,  composta

majoritariamente  por  alunos  negros,  apesar  desse  fato,  comportamentos  racistas  e

preconceituosos eram corriqueiros.

 A primeira etapa para a aplicação desta proposta, foi compreender o que os alunos

entendiam sobre a cultura afro-brasileira. Para isso, dividimos a turma em 4 grupos, onde cada

um ficou responsável por um aspecto relacionado ao tema central. Os eixos escolhidos foram:

moda, música, comida e cinema. Dos quatro grupos, apenas dois apresentaram, o de moda e o

de música. Apesar do baixo engajamento, os alunos trouxeram elementos interessantes, como

a moda através de penteados e o uso de turbantes, e a celebração da cultura negra e resistência

através de músicos como Gilberto Gil, Djonga e o Trio Ternura.

 Após a apresentação dos dois grupos, realizamos a introdução do tema com os alunos,

partindo de seus conhecimentos prévios. Escrevemos “cultura afro-brasileira” no quadro e

pedimos para que os discentes associassem palavras a esse conceito. As respostas incluíram

religião, culinária, importância, ancestralidade, comunidade negra, respeito, dança e música,

revelando  diferentes  dimensões  dessa  cultura.  Em seguida,  apresentamos  uma explicação



teórica sobre a cultura negra no Brasil do século XX, abordando suas formas de militância e

resistência, ilustradas com um trecho do jornal A Voz da Raça.

 Posteriormente, tivemos algumas dificuldades para aplicar a segunda parte do projeto,

devido a adiamentos de aulas, eventos e o recesso de julho. No entanto, ao final conseguimos

apresentar  o  contexto  histórico  do  cinema  negro  brasileiro,  os  alunos  prestaram bastante

atenção e  demonstraram interesse no assunto,  levantando dúvidas  e  trazendo curiosidades

históricas. No fim, passamos uma atividade para que eles elaborassem uma sinopse de filme a

partir dos princípios do Dogma Feijoada6, porém, nenhum dos alunos entregaram a atividade,

alguns apontaram a falta de criatividade na hora da realização,  já outros não comentaram

nada. Além disso,  iríamos fechar  a discussão com a exibição do curta-metragem Cores e

Botas (2010), da diretora Juliana Vicente, porém, não foi possível devido ao tempo reduzido

da aula.

 Dessa forma, compreendemos que fatores externos, como o cotidiano escolar, podem

influenciar  no  engajamento  dos  alunos  e  no  desdobrar  das  atividades,  mesmo quando  se

empregam metodologias  ativas,  como a aprendizagem significativa,  e referenciais  teóricos

voltados à reflexão.

METODOLOGIA 

6 Os sete princípios do Dogma Feijoada são: o filme tem que ser dirigido por um cineasta negro, o protagonista 
deve ser negro, temática do filme deve estar relacionada com a cultura afro-brasileira, o filme tem que apresentar
um cronograma exequível, personagens estereotipados negros são proibidos, o roteiro deve privilegiar o negro 
comum brasileiro, super-heróis ou visões devem ser evitados.



 A  metodologia  adotada  baseou-se  em  uma  abordagem  interdisciplinar,  na  qual

articulamos diferentes recursos para o projeto AfroVisões. Para isso, realizamos pesquisas

sobre fontes jornalísticas da década de 1930, como o periódico A Voz da Raça,  ademais,

fizemos o uso de mapas mentais que foram feitos no quadro branco, a fim de desenvolver

reflexões sobre a cultura afro-brasileira e uma aprendizagem coletiva.

 Além disso,  foram propostas  atividades  que  estimulassem os  alunos  a  debaterem

sobre diferentes elementos, como filmes, músicas, moda e culinária. Desse modo, tentamos

utilizar o curta metragem Cores e Botas (2010), de Juliana Vicente, que retrata o racismo a

partir do cenário televisivo.

 Apesar do baixo engajamento dos alunos e de alguns imprevistos que dificultaram o

alcance dos objetivos iniciais, foi possível observar momentos de aprendizagem significativa.

Durante  a  elaboração  coletiva  do  mapa  mental,  os  estudantes  conseguiram  estabelecer

relações  com  o  tema  central,  além  de  demonstrarem  interesse  ao  fazer  perguntas  e

compartilhar curiosidades sobre o assunto.

REFERENCIAL TEÓRICO

 Nas últimas décadas, pesquisas sobre o uso do cinema negro como ferramenta pedagógica tem se

intensificado, refletindo novas formas de ensino que ultrapassem os limites da abordagem tradicional e

valorizando as  produções  de  comunidades  antes  silenciadas  como instrumentos  de  aprendizagem.

Nessa  perspectiva,  Celso  Luiz  Prudente  argumenta  que:  

"As  minorias  constroem,  por  meio  da  dimensão  pedagógica  do  cinema  negro,  sua  imagem  de

afirmação  positiva,  humanizando  ainda  mais  as  relações  humanas,  na  medida  em  que  ensina  a

sociedade  a  se  libertar  do  peso  do  preconceito,  que  a  dificulta  viver  a  contemporaneidade  do

conhecimento,  que  é  antitético  em  relação  ao  preconceito.  (PRUDENTE,  2018,  p.  105).  

       Bell Hooks (2023), argumenta que o cinema tem um poder transformador na vida do espectador,

podendo canalizar em novas perspectivas sobre determinados assuntos. Desse modo, o cinema negro

brasileiro proporciona aos estudantes a oportunidade de identificar e refletir sobre silenciamentos 

históricos,  sem  se  limitar  a  isto,  também  são  abordadas  outras  referências,  que  constroem  um

conhecimento  a  partir  de  narrativas  e  saberes  que  não  têm  a  branquitude  como  eixo  central

(PACHECO;  QUEIROZ;  SOARES;  AYMBERÉ;  NUNES,  2023,  p.  07)

Dessa forma, o cinema negro configura-se não apenas como recurso pedagógico, mas também como



espaço de resistência e promoção de uma educação plural, capaz de dialogar com a realidade social e

cultural  dos  estudantes,  ampliando  horizontes  e  fomentando  a  reflexão  crítica.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

 Os objetivos inicialmente propostos para esta pesquisa não puderam ser plenamente

alcançados  devido  ao  baixo  engajamento  dos  estudantes,  embora  a  metodologia  aplicada

tenha sido usada para estimular a participação dos mesmos, verificou-se um envolvimento

limitado.  Essa  situação  gerou  impactos  significativos  perante  a  obtenção  dos  dados  e  a

efetividade das práticas planejadas.

 Apesar disso, essa experiência permitiu refletir e identificar obstáculos que surgem

no cotidiano escolar. Desse modo, ela indica que fatores como motivação, familiaridade com

o  tema  ou  contexto  escolar  influenciam  no  engajamento  dos  alunos.  Essas  questões

demonstram a necessidade de estratégias adicionais para promover a participação dos alunos e

reforçam a importância de se levar em consideração o contexto e a disposição dos estudantes

na implementação de projetos educacionais.

 Portanto, ainda que os resultados quantitativos não tenham sido obtidos, a reflexão

sobre as dificuldades encontradas contribuem para a compreensão dos desafios na mediação

de práticas pedagógicas e podem orientar ajustes metodológicos em estudos futuros.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

 O desenvolvimento  do projeto  AfroVisões:  Cinema,  Resistência  e  Preservação da

Cultura Afro-Brasileira evidenciou o potencial do cinema negro como ferramenta pedagógica,

indo além das análises de representações racistas, mas abordando também as estratégias de

resistência e a reconstrução das identidades negras no Brasil.

 Apesar  da  baixa  participação  dos  discentes,  foi  possível  refletir  sobre  as  possibilidades,

limitações e desafios da sala de aula, que é marcada por fatores internos e externos.

 Dessa  forma,  torna-se  evidente  a  necessidade  de  uma educação  plural,  que  considere  o

contexto escolar, promovendo espaço para novas alternativas e possibilidades educacionais.



 A partir das questões abordadas, evidencia como o cinema pode ser uma poderosa ferramenta

pedagógica,  servindo de análise de figuras que antes eram escanteios e dando voz à elas.

Ainda  que  a  participação  dos  estudantes  tenha  sido  baixa  é  possível  refletir  sobre  os

mecanismos escolares e como fatores externos influenciam na sala de aula. Desse modo, o

professor deve estar preparado para essas questões, tendo refletido e trazendo novas opções e

possibilidades para a sala de aula.

REFERÊNCIAS 

CARVALHO,  Noel.  Dogma  Feijoada:  O  Cinema  Negro  Brasileiro.  São  Paulo:  Imprensa

Oficial do Estado de São Paulo, 2005.

CARVALHO, Noel dos Santos. O cinema em negro e branco – algumas reflexões sobre o

negro e o cinema brasileiros. In: PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de (Orgs.). 

Cinema negro: uma revisão crítica das linguagens. São Paulo: FEUSP, 2022. P. 24-35. 

Disponível em: https://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/946. 

Acesso em: 20 jul. 2025.

FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. Teatro Experimental do Negro (TEM). Disponível

em:  https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/teatro-experimental-do-negro-ten.

Acesso em: 14 jul. 2025.

GOMES, Paulo Emílio Sales. Cinema: trajetória no subdesenvolvimento. Rio de Janeiro: Paz

e Terra, 1980.

HOOKS, Bell. Cinema Vivido: Raça, Classe e Sexo nas Telas. São Paulo: Elefante, 2023.

JANOT,  Marcelo.  O  sonho  possível  de  um  cineasta  brilhante.  O  Globo,  24  abr.  2018.

Disponível  em:  https://oglobo.globo.com/cultura/filmes/artigo-nelson-pereira-dos-santos-

sonho-possivel-de-um-cineasta-brilhante-22617890?versao=amp. Acesso em: 10 ago. 2025.

PACHECO, Emanuele de Souza et al. Cinema negro e educação antirracista. Ver. 

Pemo, Fortaleza, v. 5, e10862, 2023. Disponível em: 

https://doi.org/10.47149/pemo.v5.e10862 . Acesso em: 23 de jul. de 2025.

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do cinema negro: uma arte ontológica de

afirmação positiva do íbero-ásio-afro-ameríndio: a origem do cinema negro e sua dimensão

pedagógica.  In:  PRUDENTE,  Celso  Luiz;  SILVA,  Dacirlene  Célia  (Orgs.).  A  dimensão

pedagógica do cinema negro: aspectos de uma arte para a afirmação ontológica do negro

brasileiro: o olhar de Celso Prudente. Curitiba: Prisma, 2018.

https://doi.org/10.47149/pemo.v5.e10862
https://oglobo.globo.com/cultura/filmes/artigo-nelson-pereira-dos-santos-sonho-possivel-de-um-cineasta-brilhante-22617890?versao=amp
https://oglobo.globo.com/cultura/filmes/artigo-nelson-pereira-dos-santos-sonho-possivel-de-um-cineasta-brilhante-22617890?versao=amp
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/teatro-experimental-do-negro-ten
https://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/946


SABADIN,  Celso.  Vocês  Ainda  Não  Ouviram  Nada:  A  Barulhenta  História  do  Cinema

Mudo. São Paulo: Summus Editorial, 2009. 

STANCIK, Marco Antonio.  Eugenia  no Brasil  nos  tempos  da  Primeira  República  (1889-

1930): a perspectiva de Aleixo de Vasconcellos. Espaço Plural, Marechal Cândido Rondon:

Universidade Estadual do Oeste do Paraná, v. VII, n. 14, p. 32–35, jan./jun. 2006. Disponível

em: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=445944357009 . Acesso em: 10 out. 2025.

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=445944357009

