
O ensino de filosofia como bússola para a autenticidade

Luana Cândida dos Santos 1

Gabriella Correia de Assunção Soares 2

Isabella Alvarenga Lobo Frazão 3

Rogério Alessandro de Melo Basali 4

RESUMO

O presente trabalho pretende abordar o ensino filosófico como bússola para a autenticidade. Como fio
condutor,  tomaremos a perspectiva de Maügué,  segundo a qual  o ensino de filosofia apresenta-se
numa  dualidade:  por  um  lado,  é  humilde,  pois,  ao  carecer  de  objeto  próprio,  retorna  às  outras
disciplinas;  por  outro,  é  orgulhoso,  conforme  representa  a  jornada  mais  notável  do  espírito  para
descobrir-se. Cabe-nos perguntar, portanto: como conciliar a ausência de objeto com uma instância
concretizadora da autenticidade? Para lançar luz à indagação, propomo-nos, inicialmente, pensar como
ensinar filosofia. Segundo Maügué, o ensino filosófico instaura-se em três gestos: (i) faz-se necessário
à aquisição de bagagem cultural; (ii) deve ser histórico, mas também contemporâneo; (iii) revela-se no
contato com grandes filósofos, de modo que, os clássicos são pontos-fixos da história. Pretende-se,
assim, apologizar uma abordagem pedagógica comprometida com a história da filosofia, sem reduzir-
se à erudição, mas revisitando o passado com um olhar crítico ao presente. Nossa pesquisa, portanto,
não poderá limitar-se a esse aspecto, pois,  assim como o século XX abalou os modos de se fazer
filosofia,  impõe-se  repensar  outros  modos  de  ensiná-la,  bem  como  seu  cânone. Posteriormente,
propomo-nos  pensar  que  é  ensinar  filosofia.  A  crítica  de  Derrida  ao  logocentrismo  opera  uma
subversão aos  pressupostos tradicionais.  Se a tradição reprimiu a ambiguidade do  phármakon em
relação à escrita, pois desestabilizava a hierarquia da presença, Derrida, ao assumi-la, abre espaço para
o entrelaçamento de pluralidade de vozes e ecos, inclusive dos silenciados. Pode-se dizer que, Derrida
jamais  negaria  o texto como base para  o aprendizado filosófico,  ao invés  disso,  propôs um fazer
filosófico abarrotado de deslocamentos. Assim, a escrita apresentar-se-ia como diálogo vivo de uma
pedagogia filosófica, não meramente informativa, mas formativa e o ensino filosófico configurar-se-ia
como caminho para autenticidade,  num colóquio infinito e invisível, tecido por fios entre professor,
aluno e texto.

Palavras-chave: Ensino de Filosofia, Filosofia da Educação, Autenticidade.

1 Graduanda do Curso de Filosofia da Universidade de Brasília - DF, candidoluanaa@gmail.com;
2 Graduanda do Curso de Filosofia da Universidade de Brasília - DF, soaresgabriella153@gmail.com  ;  
3 Mestranda do Curso de Filosofia da Universidade de Brasília - DF, isawolf609@gmail.com;
4 Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP, professor do Departamento de
Filosofia da Universidade de Brasília- DF, rogeriobasali@unb.com;

mailto:rogeriobasali@unb.com
mailto:isawolf609@email.com
mailto:soaresgabriella153@gmail.com
mailto:candidoluanaa@gmail.com


INTRODUÇÃO
A partir do problema da transmissão do ensino filosófico, relacionado à ausência de

um objeto  próprio  na  filosofia,  pretendemos  propor  uma  inversão  conceitual:  a  filosofia

configurar-se-ia como uma disposição em direção à autenticidade, instaurando-se por meio do

diálogo  e  da  abertura  ao  pensamento  próprio.  Nesse  sentido,  a  reflexão  sobre  o  ensino

filosófico  não  se  limitar-se-ia  à  mera  transmissão  de  conteúdo,  mas  revelar-se-ia  como

experiência formativa que desperta o pensamento crítico.

Em  primeiro  lugar,  investigaremos  a  história  da  filosofia  enquanto  horizonte

formativo, destacando o diálogo como elemento mui importante para o ensino. Para tanto,

recorreremos  à  análise  de  Jean  Maügué  acerca  das  condições  para  o  ensino  de  filosofia,

articulando  três  dimensões:  a  bagagem  cultural  do  estudante;  a  historicidade  e  a

contemporaneidade do ensino e a centralidade dos clássicos, que constituem pontos fixos da

tradição filosófica e se encontram intrinsecamente ligados à sua história. Ainda examinaremos

o texto como mediador desse diálogo, à luz do conceito de Gadamer de "fusão de horizontes".

Nesse momento, insere-se o texto na equação composta anteriormente apenas pelo leitor e

filósofo,  evidenciando  três  aspectos  fundamentais:  a  relevância  da  história  da  filosofia,  o

ensino filosófico enquanto horizonte formativo e a centralidade da linguagem nesse processo.

Em segundo  lugar,  numa  tentativa  de  propor  um diálogo  acerca  desses  aspectos,

apresentaremos à crítica derridiana ao logocentrismo.  Serão explorados,  nesse contexto:  o

logocentrismo, a noção de différance e a ambiguidade do phármakon, e, a partir da articulação

desses conceitos com as reflexões de Maügué e Gadamer, pretende-se apresentar um ensino

filosófico  que  possui  o  texto  filosófico  como  instrumento  orientador  da  autenticidade,

estabelecendo uma prática pedagógica que valoriza a experiência do pensamento, a partir do

diálogo com a tradição,  ciente de seus espaços e indeterminações,  em abertura ao próprio

espírito crítico.

1. A História da Filosofia como horizonte formativo

1.1 O diálogo como fundamento no ensino filosófico

A partir da célebre frase de Kant  "A Filosofia não se ensina. Ensina-se a filosofar",

Jean Maugüé suscita  um problema acerca da transmissão do ensino filosófico:  a filosofia

encontra-se destituída de objeto próprio. Nesse sentido, tornar-se-ia vão a procura por  "um

corpo  de  verdades  já  constituídas"(MAUGÜÉ,  1954,  p.642).  Nossa  tese,  no  entanto,  diz

respeito à uma inversão dessa constatação inicial:  ao invés de privação, a ausência de um

objeto  próprio  da  filosofia,  consistiria  em sua disposição  para  um ensino  que  favoreça  a

autenticidade, na medida em que permitiria à abertura ao pensamento próprio. No intuito de



sustentar  tal  tese,  delinear-se-á um percurso  duplo:  (i)  examinar  como Maügué propõe o

ensino de filosofia, bem como suas características; (ii) a partir dessas características, mostrar

como o ensino filosófico pode tornar-se via fecunda para a autenticidade, a partir do texto de

Derrida. 

No Alcibíades I (112 a-e), Platão já denunciava, por intermédio de Sócrates, a falta de

consenso acerca da justiça entre os seres humanos, ocasionando embates, mortes e guerra. Á

luz de Maügué, isso se dá devido à ausência de objeto na filosofia, que permite um contraste

com  a  matemática,  que  se  apresenta  como  "um  conjunto  de  proposições  verdadeiras,

dedutivamente encadeadas e independentes da arte de serem transmitidas ao estudante", por

exemplo" (MAUGÜÉ, 1954, p.642).  Para ele, a solução encontrar-se-ia na adoção de uma

cosmovisão  revelada  pelas  lentes  do  pensador,  isto  é,  "a  filosofia  é  o  filósofo"  e,

consequentemente no ensino filosófico far-se-ia necessário não trair o autor. Em seguida, o

autor apresenta a filosofia enquanto um esforço que busca uma origem comum a partir de

investigações  particulares,  que  incide  na  busca  pelo  "espírito"  ou  "inteligência  que  se

apreende a si mesma", revelando seu caráter reflexivo (MAUGÜÉ, 1954, p.643).  

Diante disso, apresentemos, em primeiro lugar, as características do ensino filosófico

para Maügué, seguido pelas condições de ensino de filosofia. O ensino de filosofia é tanto

humilde, quanto orgulhoso, afirma o autor. Por um lado, sua humildade revela-se a partir da

necessidade de outras ciências para manifestar-se, sendo destituída de objeto próprio. Nesse

sentido,  a  filosofia  tudo apreende e sonda os abismos que nenhuma outra  ciência  ousaria

sondar, mas mantêm-se, ao mesmo tempo, invísivel. Por outro lado, seu orgulho revela-se a

partir do esforço mais notável do espírito para se descobrir a si mesmo. Assim, a filosofia

seria a atividade humana mais abstrata e a mais próxima da verdade total (MAUGÜÉ, 1954,

p.643-644). 

A partir disso, Maügué estabelece as condições para o ensino filosófico instaurada em

três  gestos:  (i)  faz-se  necessário  à  aquisição  de  bagagem cultural;  (ii)  o  ensino  deve  ser

histórico,  mas  também  contemporâneo;  (iii)  o  ensino  revela-se  no  contato  com  grandes

filósofos,  de  modo que,  os  clássicos  são os  pontos-fixos  da história.  O primeiro  ponto é

defendido  pelo  autor  diante  da  necessidade  de  aquisição  de  cultura  anterior  ao  ensino

filosófico. Nesse sentido, a filosofia necessita de reflexão frente aos conhecimentos, de modo

que, não se reflete sobre nada, mas a partir de uma formação intelectual prévia necessária. A

missão da filosofia, defende Maügué, diz respeito à investigação de sentido, em tudo aquilo

que se revela na esfera da humanidade e veremos que isso se dá a partir  do diálogo com

grandes pensadores da humanidade, isto é, os clássicos. Além disso, a filosofia sempre alude



alusões e reminiscências,  muito disso, devido ao seu caráter intrínseco com a sua história

(MAUGÜÉ, 1954, p.645). Ora, como poder-se-ia entender essas alusões e reminiscências sem

haver  uma  bagagem  prévia?   Ou  ainda  sem  recorrer  aos  clássicos?  Como  poder-se-ia

estabelecer  um diálogo mínimo se uma das vozes fosse silenciada,  constituindo-se, assim,

meramente um monólogo inócuo? 

O segundo aspecto é defendido pelo autor a partir da importância em aprender a ler

atualidades de modo crítico. Embora leiamos filósofos antigos, eles tratam de assuntos que

residem no presente. Tanto Platão, quanto Descartes, ainda continuam atuais e a filosofia vive

no presente. Todavia, para pensar o presente, a filosofia deve conhecer a sua própria história.

Ora, qualquer filosofia nova existe a partir do conhecimento que já foi feito antes. Assim,

primeiro estuda-se o passado para depois pensar sobre os problemas atuais, e somente ao fazê-

lo,  será  possível  efetivar  uma transposição  do passado ao  presente  e  despertar  o  espírito

daquele  que  estuda  filosofia  (MAUGÜÉ,  1954,  p.645).  Podemos  sintetizar  esse  aspecto

evidenciando,  desse  modo,  a  impossibilidade  de  compreender  filosofia  apartado  de  sua

história,  bem  como  a  importância  dos  clássicos  nessa  relação,  a  partir  da  afirmação  de

Maügué: "Os filósofos clássicos são os pontos fixos da história. Se o presente não situar em

relação ao passado, será como um navio que perdeu a rota" (MAUGÜÉ, 1954, p.646). 

E, por fim, o terceiro aspecto versa sobre os clássicos da filosofia enquanto pontos

fixos da história. É importante destacar, contudo, que o ensino da história da filosofia não diz

respeito  à  uma  mera  recapitulação  de  doutrinas,  tampouco  à  mera  erudição  ou  elogio  à

determinado filósofo. A história da filosofia é importante para compreender o pensamento de

grandes  espíritos  do passado,  e  também adentrar  em diálogo com eles.  Não diz  respeito,

portanto,  à reprodução irrefletida  de pensamentos,  mas ao invés  disso,  a  possibilidade  de

pensar novos caminhos acerca do problema em questão e estabelecer novas conexões que, por

alguma razão não puderam antes ser feitas. Os clássicos são norteadores por seus feitos na

humanidade e no conhecimento. De fato, o ensino escapa o professor, sendo o aprendizado

pessoal  e  íntimo,  todavia,  a  compreensão  filosófica  acontece  entre  o  aluno e o  texto,  ao

estabelecer um diálogo com o espírito daquele grande pensador. Acerca disso, diz Maügué:

"Um estudante apenas póde considerar-se no caminho da filosofia no dia, mas só no dia em

que, no silêncio do seu quarto de estudo, começa a meditar por si mesmo sobre algum trecho

de um grande filósofo" (MAUGÜÉ, 1954, p.646).

Assim,  a  partir  das  características  da  filosofia  expostas  por  Maügué,  intrínseca  à

ausência de objeto que desemboca na ambiguidade entre orgulho e humildade, bem como o

modo  que  o  autor  estabelece  acerca  do  ensino  de  filosofia,  percebe-se  uma  abordagem



pedagógica que se compromete com a história da filosofia, dado à sua importância. Todavia,

essa abordagem não se reduz jamais à erudição ou reprodução de conhecimento, mas ao invés

disso, opera como uma revisitação ao passado a partir de um olhar crítico para o presente.

Nesse sentido, o ensino filosófico configurar-se-ia como um convite para o filosofar, mediado

pelo diálogo entre o leitor e o espírito do grande filósofo. A filosofia, portanto, consistiria

num espaço em que o discente é interpelado por um pensamento que o ultrapassa e o desperta.

1.2 O texto como mediação entre o filósofo e o leitor

Referimo-nos a  um diálogo que ocorre entre  os espíritos  dos  grandes filósofos  do

passado  e  um  leitor  situado  no  presente.  Faz-se  necessário,  portanto,  refletir  acerca  do

elemento que articulam tais instâncias: o texto. Poder-se-ia concebê-lo como uma máquina do

tempo, não concreta, mas instaurada no domínio do espírito, na medida em que opera como

possibilitadora  do  diálogo.  O  leitor,  efetivamente,  se  depara  com  o  texto  antigo,  mas

reinscreve novas interpretações de questões perenes. Outra perspectiva, que diz respeito ao

que  Gadamer  denominou  como  "fusão  de  horizontes",  nos  permite  um  movimento  que

evidencia:  (i)  a importância  da história  da filosofia  no contexto pedagógico;  (ii)  o ensino

filosófico  como  horizonte  do  filósofo  e  do  leitor  fundidos,  que  se  interpenetram,

engendrando novo sentido,  em vez de um acesso a  um horizonte do pensamento alheio  e

avesso,  filtrado  exclusivamente  pelas  lentes  do  filósofo  estudado;  e  (iii)  a  linguagem  na

centralidade da presente discussão. Observemos o que afirma Gadamer:
A tarefa  hermenêutica  consiste  em não  ocultar  esta  tensão  em uma assimilação
ingênua,  mas  em  desenvolvê-la  conscientemente.  Esta  é  a  razão  por  que  o
comportamento hermenêutico está obrigado a projetar um horizonte que se distinga
do presente. A consciência histórica é consciente de sua própria alteridade e por isso
destaca o horizonte da tradição com respeito ao seu próprio. Mas, por outro lado, ela
mesma não é,  como já procuramos mostrar,  senão uma espécie de super-posição
sobre uma tradição que continua atuante, e por isso ela recolhe em seguida o que
acaba  de  destacar,  com o  fim  de  intermediar-se  consigo  mesma  na  unidade  do
horizonte histórico que alcança dessa maneira. (GADAMER, 1999, §311, p.458)

Segundo Bernstein (BERNSTEIN, 2006, p.273) a hermenêutica diz respeito à uma

reflexão acerca do próprio ato de compreender. Para ele, Gadamer jamais deixou de insistir na

aproximação da história do passado, das tradições e de culturas diversas às nossas na tentativa

de responder perguntas do nosso próprio horizonte. E, assim, estabeleceu a impossibilidade de

escapar  do  nosso  horizonte,  sobretudo  o  linguístico.  O mundo  apresenta-se  para  nós  por

intermédio da linguagem, e, a pretensão de um saber imparcial culmina no legado cartesiano,

reinterpretado por Putnam como "o ponto de vista de Deus" da realidade, afirma Bernstein.

Para Gadamer, portanto, o compreender hermenêutico diz respeito à uma apropriação crítica,

na qual se avalia a pretensão de verdade que as tradições podem dizer sobre nós, na tentativa

de buscar uma fusão de horizontes ampliada e aprofundada ao nosso próprio horizonte. Nessa



perspectiva,  temos a  inserção do texto na somatória  entre  o leitor  e  o  espírito  do grande

filósofo que conduz ao diálogo pedagógico.

2. A crítica derridiana ao logocentrismo e o ensino de Filosofia 

Em segundo lugar,  apresentemos: (i)  a crítica de Derrida ao logocentrismo; a (ii)

noção  de  différance;  e  a  (iii)  ambiguidade  do  phármakon,  no  intuito  de  pensar  o  texto

filósofico, bem como suas relações com alguns aspectos já abordados e, por fim, como isso

conduz ao ensino filosófico como bússola para a autenticidade. É assim que Derrida apresenta

sua crítica  ao logocentrismo no capítulo  "O pai  do  lógos",  em  A Farmácia de Platão:  o

semideus  Theuth  apresenta  sua  descoberta,  a  saber,  a  escrita,  como  um  presente  ao  rei

Thamous e a submete a avaliação: 
"Eis aqui, oh, Rei", diz Theuth, "um conhecimento (tó máthēma) que terá por efeito
tomar os egípcios mais instruídos e mais aptos para se rememorar (sophōtérous kaì
mnēmonikōtérous):  memória  e  instrução  encontram  seu  remédio  (phármakon)".
(DERRIDA, 2005, p.23)  

Ora,  cabe-nos  perguntar,  portanto:  em  que  consiste  a  crítica  derridiana  ao

logocentrismo?  Há circunscrita  uma bifurcação entre  fala  e  escrita,  na qual  a  fala  possui

primazia e a escrita é secundária, operando, assim, como suplemento e derivada. A escritura

encontra-se destituída de valor em si mesma, podendo obtê-lo se o deus-rei assim estimar,

mas ele a rejeita. A ideia de  lógos é um filho que, possui origem em seu pai, mas quando

destituído dele, seja por perda de morte natural ou violenta, seja por violência qualquer ou

parricida, torna-se incapaz de defender-se. Por outras palavras, o texto sem o sujeito falante,

isto é, àquele que escreveu, se reduz à mera escrita, não podendo explicar-se, uma vez que

precisa do seu autor para afirmar o que ele quis dizer e se defender dos eventuais ruídos que

possam surgir (DERRIDA, 2005, p.25). Contudo, Derrida afirma a escrita numa perspectiva

dupla: enquanto uma órfã que se aflige e grita pelo socorro do pai, e, ao mesmo tempo como

àquela  que  se  afasta  e  almeja  emancipação,  revelando  sua  rebeldia,  perigo  e  subversão.

Observe que, a partir dessa perspectiva Derridiana, a ideia proposta por Maügué em que "a

filosofia é o filósofo", conforme mencionamos, não se sustentar-se-ia devido ao acréscimo do

texto  na  equação5,  uma  vez  que,  intrínseco  à  escrita  encontra-se  a  ambiguidade  do

phármakon. Se, por um lado, Theuth a apresenta como remédio para a memória, por outro, a

partir de sua orfandade e subversão, não revelar-se-ia como veneno, que efetiva a traição ao

pai, ou se utilizarmos o termo de Maügué, ao filósofo?   

Outro aspecto diz respeito ao conceito de différance exposto por Derrida. Conforme

vimos, Gadamer demarca a impossibilidade de se escapar  do horizonte linguístico  e,  isso

importa já que a linguagem encontra-se no âmbito da crítica derridiana ao logocentrismo,
5 Me refiro à equação leitor e espírito do grande filósofo.  



ainda  que  os  autores  sigam  por  caminhos  distintos.  São  duas  as  ciências  da  linguagem

apontadas  por  Derrida:  a  gramática  e  a  dialética.  Em Platão,  a  dialética  é  subordinada  à

gramática:  enquanto  a  gramática  se  ocupa  de  unidades  linguísticas  relativas  à  palavra,  a

dialética,  por sua vez,  não somente ocupa unidades linguísticas  maiores,  como também é

orientada por uma intenção de verdade, bem como uma presença plena que preenche o lógos.

Todavia,  o  parricídio  no  Sofista,  afirma  Derrida,  rompe  com a  ideia  de  presença  plena.

Observemos o que diz Derrida:
Ora, o que estabelece o parricídio do Sofista não é apenas a impossibilidade de uma
presença plena e absoluta do ente (do ente-presente o mais "ente": o bem ou sol que
não se pode encarar), a impossibilidade de uma intuição plena de (a) verdade, senão
que a condição de um discurso, seja ele verdadeiro ou falso, é o princípio diacrítico
da sumploké. Se a verdade é a presença do eidos, ela deve sempre se compor, salvo
cegamento mortal pelo fogo do sol, com a relação, a não-presença e, portanto, com a
não-verdade.  Segue-se  que  a  condição  absoluta  de  uma  diferença  rigorosa  entre
gramática e dialética (ou ontologia) não pode em princípio ser preenchida. Ou, ao
menos, ela o pode no princípio, no ponto do arqui-ente e da arqui-verdade, mas esse
ponto foi barrado pela necessidade do parricídio. Ou seja, pela necessidade mesma
do  lógos.  E  é  a  diferença  que  proíbe  que  haja  de  fato  uma  diferença  entre
gramática e ontologia (DERRIDA, 2005, p.142).

Nesse sentido, por intermédio do rompimento à Parmênides, que afirmava o não-ser

enquanto impensável, a transição do não-ser enquanto diferença implode a noção de presença

plena. E não só isso: para que haja discurso acerca do verdadeiro ou falso, faz-se necessário  o

princípio diacrítico da  sumploké. Assim, o discurso só pode existir a partir de relação, não-

presença, não-verdade, e, devido à diferença.  Essa diferença,  portanto,  impede a diferença

entre gramática e dialética. Se a diferença for retirada, retira-se o discurso; se o discurso for

retirado, retira-se a dialética; e se a dialética for retirada, retira-se a filosofia, não havendo

espaço ao ensino filosófico enquanto favorável à autenticidade. A différance, portanto, indica

a remissão decisiva à compreensão do texto. O texto tem a ver com o ato de diferir, postergar,

adiar. Uma vez apartado de presença plena, não diz respeito a um percursso que se faz do

ponto  A ao  ponto  B,  mas,  em vez  disso,  sequer  alcança  um ponto  final.  O significado,

defendido por Maügué enquanto missão da filosofia se desfaz, e também o que encontramos

em Gadamer.  O sentido não se encontra inteiramente ali,  mas diz  respeito  sempre a uma

remissão.
A desaparição  do  bem-pai-capital-sol  é,  pois,  a  condição  do  discurso,  desta  vez
compreendido como momento e não como princípio da escritura geral. Esta escritura
(é)  epekéina tês ousías.  A desaparição da verdade como presença, o se furtar da
origem presente da presença é a condição de toda (manifestação de) verdade. A não-
verdade é a verdade.  A não-presença é a presença.  A diferencia,  desaparição da
presença originária, é, ao mesmo tempo, a condição de possibilidade e a condição de
impossibilidade da verdade. Ao mesmo tempo. "Ao mesmo tempo" quer dizer que o
ente-presente (ón) na sua verdade, na presença de sua identidade e a identidade de
sua  presença  se  duplica  desde  que  ele  aparece,  desde  que  ele  se  apresenta.  Ele
aparece, na sua essência, como a possibilidade de sua própria duplicação. Ou seja,



em termos platônicos,  de sua não-verdade a mais própria,  de sua pseudoverdade
refletida no ícone, no fantasma ou simulacro. Ele só é o que ele é, idêntico e idêntico
a  si,  único,  acrescentando-se  a  possibilidade  de  ser  repetido  como  tal.  E  sua
identidade se escava com este acréscimo, se furta no suplemento que a apresenta
(DERRIDA, 2005, P.145).

O discurso nasce a partir da ausência de presença plena, mas diz respeito à apenas

um momento da escritura geral, que consiste no sistema em que encontra a significação.  O

manifestar-se verdadeiro, portanto, apresenta-se diante desse contexto de não-presença e não-

verdade, que possibilita a abertura para a interpretação. É a  différance  que torna a verdade

possível e impossível. O suplemento não apenas acrescenta, mas abre um espaço que emerge

da identidade, revelando uma falta. E essa repetição só é possível porque não há totalidade

plena. Ora, se o original fosse completo,  não haveria espaço para a cópia. Se admitirmos,

então, esse caráter de sentido remissivo ao diálogo de uma pedagogia filosófica, que acontece

entre  professor,  aluno  e  o  texto  filósofico,  o  ensino  autêntico  possibilitaria  abertura  ao

pensamento próprio do discente,  bem como um aprendizado reflexivo e ativo,  em vez de

mecânico  e  reprodutivo.  Além disso,  cada  diálogo seria  único,  nao meramente  repetitivo,

apontando  para  a  autenticidade  após  abrir  o  sentido.  Assim,  o  professor  não  seria  um

transmissor de verdades prontas, o texto não apresentar-se-ia fixo e acabado e ao aluno lhe

seria  permitido  o  convite  ao  filosofar  pelo  diálogo  com os  espíritos  da  filosofia,  ou,  se

preferirmos os termos de Derrida os espectros, assim, "no plural" (DERRIDA, 1994, p.17),

que assumem sua presença não plena. Nesse contexto, poderíamos conectar os espectros à

atitude da  órfã que se aflige e  grita  pelo socorro do pai.  Os espectros  assim seriam uma

incorporação paradoxal, um presente não-presente. Pode-se dizer que Derrida jamais negaria

o texto como base para o aprendizado filosófico, ao invés disso, propôs um fazer filosófico

abarrotado  de  deslocamentos.  Isso  sugere  que,  mesmo  assumindo  a  ambiguidade  do

phármakon, o método de ensino filosófico a partir dos textos clássicos, bem como sua relação

intrínseca  à  sua  história,  permanecem,  sobretudo,  dada  à  sua  importância,  conforme  já

abordamos.  Em vez disso, a partir desse método, é possível estabelecer o diálogo filosófico

fecundo que conduz à autenticidade, permitindo a abertura ao pensamento próprio.

Por fim, resta-nos abordar a ambiguidade do  phármakon:  o termo pode ser tanto

veneno quanto remédio.  Conforme vimos, quando Theuth apresenta sua descoberta ao rei

Thamous, o phármakon é apresentado como remédio. É remédio na medida em que, em sua

benevolência,  ajuda a lembrar,  aumenta o saber e reduz o esquecimento.  Se, pensarmos a

partir da abordagem de  Maügué, poder-se-ia dizer que o  phármakon  como remédio seria o

que possibilitaria o diálogo com os espíritos dos grandes filósofos através do clássicos. E se

pensarmos  a  partir  de  Derrida  (DERRIDA,  2005,  p.131-134),  poder-se-ia  dizer  que  o



paradoxo  da  escrita  só  tornara  possível  à  Platão,  a  partir  dessa  perpetuação  enquanto

rememória,  isto  é,  em sua  ambiguidade  como  remédio.  Ora,  Platão  condena  o  jogo  e  a

mímesis,  mas  também  o  salva  quando  apartado  da  educação  e  da  ética,  enquanto

entretenimento seguro. Mas, para Platão a Escritura não é melhor enquanto remédio do que

como veneno (DERRIDA, 2005, p.53). E não só Platão, mas também Saussure e Rousseau só

efetivam sua crítica a partir desse caráter da escrita, que possibilita tanto que as vozes dos

seus  espíritos  possam  ecoar,  quanto  que  se  sustente  a  partir  do  objeto  que  contestam.

Observemos,  portanto,  o  que  diz  Derrida  acerca  dessa  concepção  de  phármakon como

remédio, seguida por sua desconfiança dela: 
A tradução corrente de phármakon por remédio — droga benéfica — não é de certa
forma inexata. Não somente phármakon poderia querer dizer remédio e desfazer, a
uma certa superfície de seu funcionamento, a ambigüidade de seu sentido. Mas é
também evidente que, a intenção declarada de Theuth sendo a de fazer valer seu
produto,  ele  faz  girar  a  palavra  em  torno  de  seu  estranho  e  invisível  eixo  e  a
apresenta  sob apenas  um, o mais  tranqüilizador,  de seus  pólos.  Esta  medicina  é
benéfica,  ela  produz  e  repara,  acumula  e  remedia,  aumenta  o  saber  e  reduz  o
esquecimento. Contudo, a tradução por "remédio" desfaz,  por sua saída da língua
grega,  o  outro  pólo  reservado  na  palavra  phármakon.  Ela  anula  a  fonte  de
ambigüidade  e  torna  mais  difícil,  senão  impossível,  a  inteligência  do  contexto.
Diferentemente  de  "droga"  e  mesmo  de  "medicina",  remédio  torna  explícita  a
racionalidade  transparente  da  ciência,  da  técnica  e  da  causalidade  terapêutica,
excluindo assim, do texto, o apelo à virtude mágica de uma força à qual se domina
mal os efeitos, de uma dinâmica sempre surpreendente para quem queria manejá-la
como mestre e súdito. Ora, por um lado, Platão tende a apresentar a escritura como
uma  potência  oculta  e,  por  conseguinte,  suspeita.  Como  a  pintura,  à  qual  ele
comparará mais adiante, e como o trompe-l’œil e as técnicas da mímesis em geral.
Sabe-se também de sua desconfiança diante da mântica, dos mágicos, dos feiticeiros,
dos mestres de feitiço. (DERRIDA, 2005, p.51).

O outro  lado  da  ambiguidade  do  phármakon,  revela-se  à  Platão  como  perigoso,

enganador, prejudicial e maléfico. Vimos que a escrita enquanto orfã, destituída da presença

do pai é rebelde e subversiva. Isso ocorre porque, para Platão, semelhante à  mímeses, ela

efetiva o engano e distorce a realidade.  Nesse sentido,  o  phármakon é apresentado como

veneno na medida em que aproxima-se do domínio do desconhecido, tais como dos âmbitos

da magia e do feitiço. O  phármakon é indomável. Embora capaz de conservar e transmitir,

também transforma e distancia. Assim, quando o pai do lógos intenciona, a escrita, a partir de

sua rebeldia e orfandade, composta de aberturas, diferenças, apartada de presença plena, não

suporta comportar essa intenção. Os aspectos não intencionais estao presentes no texto e a

abertura, tanto mais se prolifera,  que em vez de determinar,  cria-se mais indeterminações.

Desse modo, escrever não pode ser sobre pura e simplesmente o auxílio da memória, mas

também consiste em estar a mercê de uma outra leitura que vem e vai vir. Se a voz dita se

parece unívoca, a voz escrita, será lida de diversas maneiras, dado que o texto é repleto de

marcas, margens  e interações.   



Desse modo, a crítica de Derrida ao logocentrismo opera uma subversão aos pressupostos

tradicionais. Se a tradição por muito reprimiu a ambiguidade do phármakon em relação à escrita, uma

vez  que  desestabilizava  a  hierarquia  da  presença,  Derrida,  ao  assumi-la,  abre  espaço  para  o

entrelaçamento de pluralidade de vozes e ecos, inclusive dos silenciados. Diferente de Platão, que

acumulava ressalvas diante da rebeldia e orfandade do phármakon, sobretudo no âmbito educacional,

propomos um ensino, e, consequentemente um aprendizado filosófico que assume essa ambiguidade.

Essa consciência permite uma pedagogia autêntica, em que o professor, longe de se colocar como

dono da verdade, opera como mediador de um diálogo plural, inacabado entre vozes vivas e mortas. E

além  disso,  o  texto  filosófico  apresentar-se-ia  como  diálogo  de  uma  pedagogia  não  meramente

informativa,  mas  formativa.  Assim,  o  ensino  filosófico  configurar-se-ia  como  bússola  para

autenticidade, num colóquio infinito e invisível, tecido por fios entre professor, aluno e texto. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Se, por um lado, a reflexão de Maügué nos permite compreender os modos de ensinar

filosofia, por outro, Derrida nos convida a assumir a ambiguidade do  phármakon, abrindo

espaço para a diferença e o espaçamento. Pode-se dizer ainda que Derrida jamais negaria o

texto enquanto orientador no ensino filosófico,  ao invés disso, propôs um fazer filosófico

abarrotado  de  deslocamentos. A  partir  das  características  acerca  do  modo  como  ensinar

filosofia,  bem  como  o  texto  inserido  como  mediador  do  diálogo  entre  os  clássicos,

encontramos um método de ensino comprometido com a história  da filosofia,  sem jamais

ignorar a orfandade do phármakon, ainda que subversiva. Afinal, que seria a filosofia senão

uma prática sempre permeada de riscos? O ser humano encontra-se a todo momento lançado

ao risco,  e  a autenticidade do ensino filosófico se manifesta  justamente  nesse terreno:  no

diálogo entre múltiplas vozes, não de forma estática, mas aberta à reflexão do pensamento

próprio,  que  não  se  esconde  diante  do  perigo.  Nesse  sentido,  buscamos  apresentar  um

caminho em que o ensino filosófico operasse como bússola para a autenticidade: ao pensar

com aqueles  que  nos  precederam,  dialogando  com os  espectros  daqueles  que  realizaram

grandes feitos na história da humanidade, poderíamos, a partir dessa interlocução, buscar a

construção de novos horizontes no pensamento humano. "A filosofia é comunicável como é

comunicável um sentimento", afirma  Maügué. E, como sentimento, se efetiva à medida em

que encontra uma alma disposta a acolhê-la. Filosofar exige autenticidade, pois brota de um

movimento interno que não pode ser jamais delegado à outrem. Amar o saber é deixar-se

levar pela escuta e abertura, do pensamento que atravessa os textos, os mestres e as épocas.



REFERÊNCIAS 

BERNSTEIN,  Richard  J.  "  The  Constellation  of  Hermeneutics,  Critical  Theory  and
Deconstruction” in DOSTAL, Robert J. (ed.). The Cambridge Companion to Gadamer: 
Cambridge University Press, 2006. 273 p.

DERRIDA, Jacques. A farmácia de Platão. SP: Editora Iluminuras, 2005.
 
DERRIDA, Jacques. Espectros de Marx: o estado da dívida, o trabalho do luto e a nova 
Internacional. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994.

GADAMER,  Hans-Georg. Verdade  e  Método: Traços  Fundamentais  de  uma
Hermenêutica Filosófica. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 1999.

MAUGÜÉ, Jean. “O ensino de filosofia: suas diretrizes”, in: Revista Brasileira de Filosofia
(20), p.642-9, out-dez. 1955.

PLATÃO. Alcibíades I: Ou Conhece-te a ti mesmo. 1 ed. São Paulo: Penguim - Companhia
das Letras, 2022.


