
ENTRE O SAGRADO E O SILENCIADO: REFLEXÕES SOBRE AS

RELIGIÕES DE MATRIZ AFRICANA A PARTIR DA FORMAÇÃO NO

PIBID

José Vitor da Silva Souza 1

Andreza Honório Lima 2

Patricia Cristina De Aragão 3

RESUMO

O presente artigo apresenta uma reflexão crítica sobre o minicurso “Religiões de Matriz Africana”,
ministrado pelo Prof. Me. Augusto Bezerra no dia 31 de maio de 2025, promovido no âmbito do
PIBID  –  História  da  Universidade  Estadual  da  Paraíba  (UEPB).  O  encontro  foi  um  momento
formativo de grande importância, promovendo debates acerca das epistemologias afro-brasileiras, da
resistência  religiosa  e  da  necessidade  de  combater  o  racismo estrutural  nas  escolas.  A  atividade
despertou questionamentos sobre os silêncios ainda presentes na prática docente e sobre os desafios
impostos pela desinformação e pelos preconceitos historicamente construídos em torno das religiões
de matriz africana. Relacionando os conteúdos discutidos com a Lei 10.639/03, refletimos sobre o
papel  do/a  professor/a  na construção de uma educação antirracista  e  decolonial,  coerente  com os
princípios de Paulo Freire, especialmente no que se refere ao diálogo, ao respeito e à escuta do outro.
O trabalho aponta ainda caminhos para uma atuação docente mais sensível e crítica, comprometida
com a valorização da diversidade cultural e religiosa no espaço escolar.

Palavras-chave: PIBID, Religiões de matriz africana, Formação docente, Educação antirracista, Paulo
Freire.

INTRODUÇÃO

A formação  inicial  de  professores  deve  ser  compreendida  como um processo  que

ultrapassa a simples transmissão de conteúdos escolares. Envolve, sobretudo, a construção de

uma consciência crítica e ética sobre o papel social do educador, sua responsabilidade diante

das  desigualdades  estruturais  da  sociedade  e  sua  atuação  em  prol  de  uma  educação

verdadeiramente emancipadora. Nesse sentido, é fundamental que os cursos de licenciatura

ofereçam experiências formativas que promovam não apenas o domínio teórico-metodológico

1 Graduando do Curso de História da Universidade Estadual da Paraíba - UEPB, vitor.j@aluno.uepb.edu.br ;
2 Graduada pelo Curso de História da Universidade Federal - UEPB, andreza.h@aluno.uepb.edu.br 
3 Professora Titular do Curso de História da Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), Doutora em Educação
pela Universidade Federal  da Paraíba (UFPB),  coordenadora de área do Programa Institucional de Bolsa de
Iniciação à Docência (PIBID) do Campus I da UEPB patriciaaragao@servidor.uepb.edu.br 



da área de ensino,  mas também a capacidade de intervir,  de forma crítica e sensível,  nas

realidades concretas das comunidades escolares.

No contexto brasileiro,  a escola permanece sendo um dos espaços onde o racismo

estrutural  se  manifesta  de  forma  explícita  e,  muitas  vezes,  naturalizada.  Isso  ocorre  não

apenas nas atitudes discriminatórias, mas também na omissão ou silenciamento de temáticas

que envolvem a história, a cultura e a religiosidade dos povos africanos e afro-brasileiros. As

religiões  de  matriz  africana  continuam  sendo  invisibilizadas  nos  currículos,  tratadas  com

preconceito  ou  completamente  ignoradas,  contrariando  o  que  preconiza  a  legislação

educacional brasileira, especialmente após a promulgação da Lei 10.639/03. Essa lei alterou a

LDB e tornou obrigatório o ensino da história e da cultura afro-brasileira e africana em todos

os níveis da educação básica, incluindo também aspectos religiosos e simbólicos das heranças

africanas no Brasil.

Entretanto,  a  implementação  efetiva  dessa  legislação  ainda  esbarra  em  várias

dificuldades  como  a  falta  de  formação  dos  docentes,  resistência  de  parte  das  famílias,

discursos intolerantes e a própria ausência de materiais didáticos adequados e de respaldo

institucional.  Nesse contexto,  o  Programa Institucional  de  Bolsa  de Iniciação  à  Docência

(PIBID) aparece como uma ferramenta essencial para a construção de práticas pedagógicas

comprometidas com a equidade e a justiça social. Ao aproximar os licenciandos da realidade

das escolas públicas e fomentar momentos de formação teórica e prática, o PIBID possibilita

vivências  que  contribuem  para  o  desenvolvimento  de  uma  docência  crítica,  dialógica  e

transformadora.

É nesse espírito que se insere o minicurso “Religiões de Matriz Africana”, ministrado

pelo Prof. Me. Augusto Bezerra no dia 31 de maio de 2025, como parte das ações formativas

do subprojeto PIBID História da Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). O minicurso foi

realizado em formato remoto, com ampla participação dos bolsistas, e se propôs a discutir não

apenas  os  aspectos  históricos  e  simbólicos  das  religiões  afro-brasileiras,  mas  também os

desafios  impostos  pelo  racismo  religioso  no  contexto  educacional.  O  professor  abordou

conceitos fundamentais para a desconstrução de estigmas associados a essas religiosidades,

ampliando  o  repertório  teórico  dos  participantes  e  provocando  reflexões  sobre  a  prática

docente.



Mais  do  que  uma  aula  expositiva,  o  encontro  configurou-se  como  um espaço  de

escuta, de reconhecimento de outras epistemologias e de fortalecimento do compromisso ético

do educador com a valorização da diversidade.  O minicurso também nos permitiu  refletir

sobre o quanto ainda é necessário lutar pela inserção legítima dessas temáticas no cotidiano

escolar, especialmente na disciplina de História, que possui um papel-chave na desconstrução

de narrativas coloniais e na valorização da memória de grupos oprimidos.

Este  artigo,  portanto,  tem  como  objetivo  analisar  criticamente  a  experiência  do

minicurso  à  luz  da  formação  docente  proporcionada  pelo  PIBID,  destacando  suas

contribuições  para  a  construção  de  uma  prática  educativa  antirracista  e  dialógica.

Fundamentado na pedagogia freiriana, busco demonstrar que a inserção de discussões sobre

as religiões de matriz  africana na formação inicial  é não apenas desejável,  mas urgente e

necessária. Além disso, o texto propõe refletir sobre os impactos dessa formação na atuação

dos bolsistas nas escolas-campo, revelando os limites e as possibilidades para a construção de

uma educação que respeite e celebre a pluralidade religiosa e cultural presente na sociedade

brasileira.

METODOLOGIA 

Este artigo se inscreve no campo das pesquisas qualitativas,  de caráter descritivo e

reflexivo,  com  enfoque  na  formação  inicial  de  professores  no  âmbito  do  Programa

Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), subprojeto História, da Universidade

Estadual  da  Paraíba  (UEPB).  A  escolha  por  uma  abordagem qualitativa  justifica-se  pela

natureza do objeto de estudo e pela necessidade de compreender os sentidos atribuídos a essa

vivência a partir das perspectivas dos participantes. Como defende Bogdan e Biklen (1994), a

pesquisa qualitativa valoriza o contexto, a experiência e a subjetividade, sendo especialmente

adequada para estudos que envolvem práticas pedagógicas e processos formativos.

O ponto de partida para a elaboração do relato foi o minicurso “Religiões de Matriz

Africana”,  ministrado em 31 de maio de 2025, via Google Meet, pelo Prof. Me. Augusto

Bezerra. A atividade fez parte da programação oficial de formação no subprojeto do PIBID e

foi acompanhada por licenciandos e licenciandas em História, bem como por membros da

coordenação  do  subprojeto.  Durante  o  evento,  foram realizados  registros  em formato  de

anotações  livres,  prints  de  tela  e  comentários  no  chat,  os  quais  foram  posteriormente



discutidos.  Essas  interações  permitiram  a  coleta  de  impressões,  percepções  e  reflexões

compartilhadas entre os participantes.

Além disso,  como parte  do  processo  reflexivo  promovido  pela  ação formativa,  os

bolsistas foram incentivados a produzir registros escritos sobre o minicurso em seus relatórios

semanais e no relatório imagético do subprojeto. Esses documentos, revisados para fins deste

relato, constituem parte do material empírico utilizado na análise. A partir deles, foi possível

identificar os principais eixos temáticos debatidos durante o encontro, bem como os impactos

imediatos da formação na percepção dos participantes sobre as religiões de matriz africana e

seu lugar no currículo escolar.

Outro  aspecto  metodológico  importante  foi  a  articulação  entre  o  conteúdo  do

minicurso e as práticas vivenciadas nas escolas-campo. Embora a atividade não tenha tido, em

um  primeiro  momento,  um  caráter  de  aplicação  direta  em  sala  de  aula,  ela  provocou

mobilizações internas que levaram alguns bolsistas a considerar formas de inserir o debate em

suas intervenções didáticas, respeitando o contexto específico de cada escola. A metodologia,

portanto,  contempla  não  apenas  a  observação  e  a  escuta  ativa  durante  a  formação,  mas

também  a  análise  crítica  do  processo  formativo  enquanto  prática  de  autoconhecimento

docente e construção coletiva de saberes pedagógicos.

Para  fundamentar  nossa  análise,  utilizamos  os  referenciais  teóricos  da  pedagogia

freiriana, dos estudos sobre educação antirracista e das discussões sobre currículo, cultura e

religiosidade.  As contribuições  de autores  como Paulo Freire  (1996),  Nilma Lino Gomes

(2017) e Kabengele Munanga (2003) foram fundamentais para a interpretação dos sentidos

construídos durante a atividade formativa e para o diálogo com a prática docente no ensino de

História.

Por fim, cumpre destacar  que este estudo respeita  os princípios  éticos da pesquisa

educacional,  preservando  a  identidade  dos  participantes  nas  transcrições  e  não  expondo

imagens  ou  falas  individuais  de  forma  indevida.  Por  se  tratar  de  uma análise  interna  de

formação, vinculada a um programa institucional da universidade e sem fins comerciais ou

intervencionistas  diretos,  não  houve necessidade  de  submissão ao  comitê  de  ética.  Ainda

assim, todos os cuidados foram tomados no tratamento dos dados, com base no compromisso

ético que fundamenta a prática da pesquisa na educação.

REFERENCIAL TEÓRICO



A discussão proposta  neste  artigo  parte  do entendimento  de  que toda  prática

pedagógica é atravessada por escolhas políticas, culturais  e epistemológicas.  Como aponta

Paulo Freire (1996), não há neutralidade no ato de educar, ensinar é um ato político e ético, e

exige compromisso com a transformação da realidade. Nesse sentido, é papel do/a professor/a

não apenas transmitir conteúdos, mas contribuir para a formação de sujeitos críticos, capazes

de questionar as estruturas de dominação que atravessam a sociedade. É nesse horizonte que

se inscreve a defesa de uma educação antirracista, que reconhece a pluralidade dos saberes e

enfrenta o racismo estrutural ainda presente nos espaços escolares.

As  religiões  de  matriz  africana,  enquanto  expressões  culturais,  espirituais  e

filosóficas de origem africana, foram historicamente marginalizadas no Brasil, principalmente

por  conta  da  colonização  europeia  e  da  imposição  de  um  cristianismo  hegemônico  que

associava tais práticas à barbárie e à inferioridade. Essa visão foi amplamente reforçada ao

longo do processo de formação do Estado-nação brasileiro, que promoveu a ideia de uma

identidade nacional homogênea e branca,  apagando a diversidade étnica e cultural  do país

(GOMES, 2017; MUNANGA, 2003).

No campo da educação, esse silenciamento das tradições afro-brasileiras refletiu-se

nos currículos escolares, que por muito tempo ignoraram a contribuição dos povos africanos e

afrodescendentes  para a  formação histórica,  cultural,  religiosa  e econômica  do Brasil.  Foi

apenas com a promulgação da Lei nº 10.639/03, que alterou a LDB (Lei de Diretrizes e Bases

da Educação Nacional), que se instituiu oficialmente a obrigatoriedade do ensino da história e

cultura  africana  e  afro-brasileira  nas  escolas.  A  legislação,  no  entanto,  ainda  enfrenta

obstáculos para sua efetivação plena, sobretudo no que diz respeito à formação de professores

e à inserção real das religiosidades de matriz africana nos espaços de aprendizagem.

Segundo Nilma Lino Gomes (2017),  o racismo religioso é uma das formas mais

perversas  de  exclusão  presentes  no  ambiente  escolar.  Ele  se  manifesta  tanto  em práticas

explícitas de intolerância quanto no silêncio institucional diante da diversidade religiosa, o

que se reflete na forma como os currículos privilegiam determinadas tradições em detrimento

de outras. Para a autora, o enfrentamento desse problema exige mais do que boas intenções: é

necessário romper com a ideia de que apenas o conhecimento científico ocidental é válido e

reconhecer os saberes produzidos por sujeitos historicamente marginalizados. Como afirma

Gomes:



A escola é uma das principais instituições afetadas por essa tensão,
pois ela é socialmente responsável pela transmissão e socialização do
conhecimento. Mas qual é o conhecimento que a escola se vê como
instituição responsável a transmitir? Por mais que hoje tenhamos mais
experiências de educação e diversidade, ainda é possível afirmar que é
o  conhecimento  científico,  e  não  as  outras  formas  de  conhecer
produzidas  pelos  setores  populares  e  pelos  movimentos  sociais.”
(GOMES, 2017, p. 119).

Essa crítica se aplica diretamente à marginalização das religiões de matriz africana,

cujos saberes e espiritualidades são constantemente excluídos dos espaços escolares por não

se enquadrarem nos moldes considerados “aceitáveis” pela cultura dominante. Nesse sentido,

o reconhecimento e a inclusão dessas religiosidades no currículo representam não apenas um

ato de justiça epistêmica, mas também uma ação pedagógica antirracista e decolonial.

A  pedagogia  freiriana  oferece  um  arcabouço  teórico-metodológico  potente  para

enfrentar  esses desafios.  Ao defender  a educação como prática da liberdade,  Paulo Freire

propõe  que  o  educador  atue  como  mediador  do  diálogo  entre  os  diferentes  saberes,

reconhecendo os conhecimentos populares e comunitários como legítimos. Em vez de impor

verdades,  o  educador  freiriano  busca  construir,  junto  com os/as  estudantes,  caminhos  de

aprendizagem  baseados  na  escuta,  na  problematização  da  realidade  e  na  valorização  da

identidade cultural de cada sujeito (FREIRE, 1996).

Esse diálogo entre a pedagogia crítica e os saberes de matriz africana é aprofundado

por  autores  como  Munanga  (2003),  que  insiste  na  necessidade  de  romper  com  o

eurocentrismo  epistemológico  que  estrutura  o  sistema  educacional  brasileiro.  Para  ele,

reconhecer  a  centralidade  das  culturas  africanas  na  formação  do  Brasil  é  um  passo

fundamental para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. O autor também

defende a valorização das religiões afro-brasileiras como formas legítimas de conhecimento,

espiritualidade e resistência.

Por fim, vale destacar que essa abordagem teórica se articula diretamente com os

objetivos  do  PIBID,  que  visa  à  valorização  da  escola  pública,  à  aproximação  entre

universidade  e  educação  básica,  e  à  formação  de  professores  comprometidos  com  a

transformação social. Inserir temáticas como a religiosidade de matriz africana nas formações

do programa é uma maneira de contribuir para a formação de um professorado crítico, plural e



sensível à diversidade, em consonância com os marcos legais e teóricos da educação brasileira

contemporânea.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Participar do minicurso “Religiões de Matriz Africana” foi um chamado importante à reflexão

sobre nossas práticas, nossas crenças e o nosso papel como futuros professores. O encontro,

promovido pelo programa institucional de bolsa de iniciação à docência(PIBID) História, nos

fez encarar o racismo religioso como um problema real, cotidiano e muitas vezes silenciado

nas escolas.  A partir  das falas  do professor Augusto Bezerra,  fomos levados a pensar no

quanto ainda falta para que a escola seja, de fato, um espaço de respeito à diversidade.

Ao ouvir, refletir e trocar experiências durante a formação, sentimos que a educação precisa

reconhecer  os saberes dos povos de matriz  africana não como um conteúdo exótico,  mas

como parte essencial da nossa história, da nossa identidade e da construção do Brasil. Como

disse Paulo Freire (1996), “ensinar exige respeito aos saberes dos educandos”. Isso significa

que não podemos continuar  tratando a religiosidade  afro-brasileira  como algo distante  ou

polêmico.  Pelo  contrário,  ela  deve  estar  presente  no  currículo  com dignidade,  respeito  e

verdade.

A formação nos levou a perceber que a luta antirracista não começa apenas com o combate ao

preconceito explícito, mas com a mudança na forma como ensinamos e com os conteúdos que

escolhemos.  Como pibidianos,  esse  minicurso  também fez  pensar  que,  a  escola  ainda  é,

muitas vezes, um lugar que silencia essas vozes. Nosso papel é fazer diferente.

A Base Nacional Comum Curricular (BNCC) reforça essa responsabilidade. Ela destaca que o

ensino de História deve garantir o respeito à pluralidade e à diversidade cultural e religiosa.

Isso não é só um ideal bonito é um direito previsto em lei, como na Lei 10.639/03, que obriga

o ensino da história e cultura afro-brasileira. A BNCC também nos lembra que o aluno deve

ser agente do conhecimento e desenvolver a empatia,  o diálogo e a valorização do outro.

Como podemos cumprir  esse papel  se não mostramos a eles  a  beleza  das tradições  afro-

brasileiras?

A partir do minicurso, percebemos que trabalhar com as religiões de matriz africana exige

coragem, mas também compromisso ético e afeto. Paulo Freire dizia que ensinar exige ética e

estética. Isso significa ensinar com beleza, com sentido e com respeito à vida do outro. O



conhecimento não pode ser separado da sensibilidade. E quando falamos de religião, estamos

falando de fé, pertencimento e identidade. O professor não deve impor nem excluir. Deve

abrir espaço para o diálogo e para a escuta ativa.

O racismo não é apenas um problema de atitude individual, mas uma construção histórica que

moldou as instituições, inclusive a escola. Ao negar ou distorcer os saberes africanos, a escola

reforça uma lógica de exclusão. Por isso, o minicurso teve um impacto tão forte,  ele nos

mostrou  que  é  urgente  acabar  com  a  ideia  de  que  o  conhecimento  válido  é  apenas  o

eurocentrado. É preciso valorizar outras epistemologias, outros modos de viver e de aprender.

Durante e após o minicurso,  entre  nós pibidianos,  surgiram várias discussões:  como falar

sobre religiões afro sem ofender crenças pessoais? Como propor atividades que respeitem o

contexto das escolas e, ao mesmo tempo, enfrentem o racismo religioso? Se você considera

possível trabalhar com religiosidade afro-brasileira na escola? Essas dúvidas são legítimas e

fazem parte  do nosso processo de formação.  Freire  nos lembra  que não há docência  sem

discência,  ou  seja,  estamos  o  tempo  todo  aprendendo,  questionando,  reformulando  nossa

prática.

Como lembra a BNCC, é no exercício da escuta, da comparação e da análise crítica que os

alunos  e  professores  constroem  uma  "atitude  historiadora"  e  foi  isso  que  esse  momento

formativo nos provocou a fazer.

A  escola  precisa  ser  um  espaço  de  valorização  da  diferença,  não  de  reprodução  de

estereótipos. E nós, futuros educadores, temos que assumir essa missão com responsabilidade,

ética e humildade. Como Freire afirma, educar é um ato político. Não no sentido partidário,

mas como escolha: ou reforçamos as desigualdades, ou ajudamos a superá-las.

Por fim, o minicurso nos mostrou que não se trata de “falar sobre religiões”, mas de garantir

que  os  saberes  afro-brasileiros  sejam reconhecidos  como parte  legítima  da  formação  dos

nossos alunos. Isso é mais do que uma questão de currículo: é uma questão de justiça, de

humanidade e de compromisso com a construção de uma escola democrática.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Então o minicurso “Religiões de Matriz Africana” mostrou, com muita força e sensibilidade,

o quanto ainda  temos que avançar  enquanto futuros educadores.  Ele  foi  mais  do que um

simples  momento  de  formação.  Foi  um  chamado  à  responsabilidade.  A  atividade  nos



confrontou com as ausências,  os  silêncios  e  os  preconceitos  que ainda existem dentro da

escola e, muitas vezes, também dentro de nós. Discutir sobre religiosidades afro-brasileiras

nos obrigou a sair da zona de conforto,  questionar nossos referenciais  e repensar a forma

como nos posicionamos frente à diversidade.

Ao  longo  deste  artigo,  refletimos  sobre  como  essa  formação  dialoga  com  autores

fundamentais  para a educação crítica no Brasil,  como Paulo Freire,  Nilma Lino Gomes e

Kabengele Munanga. Freire nos ensinou que não existe neutralidade na prática educativa.

Toda escolha é política. Decidir incluir ou excluir determinados saberes do currículo é, por si

só, uma ação que reforça ou combate às estruturas de poder. Ensinar sobre religiões de matriz

africana,   é  afirmar  que  o  espaço escolar  deve  ser  plural,  inclusivo  e  respeitoso  com as

diferentes formas de viver, crer e se expressar.

Como Nilma Lino Gomes (2017) nos lembra que a escola, muitas vezes, ainda privilegia o

conhecimento ocidental e cristão como única forma legítima de saber. Isso faz com que outras

visões de mundo, como as que existem nas religiões afro-brasileiras,  sejam tratadas como

folclore, exotismo ou até como ameaça. Isso não é acaso  é resultado de um racismo estrutural

e  religioso  que  foi  construído  historicamente  e  que  precisa  ser  enfrentado  com coragem

pedagógica.  Essa formação nos  fez entender  que  não basta  apenas  “tocar  no assunto”  de

forma superficial. É preciso se comprometer com uma prática verdadeiramente antirracista.

Kabengele  Munanga (2003),  por  sua vez,  como já  mencionado,  reforça  a  importância  de

superar o eurocentrismo na educação. Isso significa, na prática, reconhecer que os saberes

africanos não são inferiores nem secundários. Pelo contrário, eles fazem parte da formação

histórica,  cultural  e  espiritual  do Brasil.  Excluir  as religiões  de matriz  africana  do debate

escolar  é  reforçar  a  ideia  equivocada  de  que  só  há  um jeito  certo  de  viver,  pensar  e  se

relacionar com o sagrado. O minicurso nos mostrou como a educação pode ser instrumento de

reparação histórica e de reconhecimento de outras formas de existir.

Essa  formação  também tem respaldo  na  Base  Nacional  Comum Curricular  (BNCC),  que

afirma o  dever  da  escola  em promover  o  respeito  à  diversidade  religiosa  e  o  combate  a

qualquer  forma  de  preconceito.  Habilidades  como  (EF08ER05)  Debater  Sobre  as

possibilidades  e  os  limites  da  interferência  das  tradições  religiosas  na  esfera  pública,  e

(EF08ER06)  Analisar práticas, projetos e políticas públicas que contribuem para a promoção

da  Liberdade  e  pensamentos,  crenças  e  convicções.  No  Ensino  Religioso,  por  exemplo,



propõe  justamente  que  os  estudantes  identifiquem  e  questionem  preconceitos  religiosos,

desenvolvendo atitudes de respeito. Ao participar do minicurso, compreendemos que nosso

papel como docentes é garantir  que essas habilidades sejam, de fato, vividas no cotidiano

escolar, e não apenas citadas em planejamentos.

Mais do que aumentar nosso repertório teórico, o minicurso nos despertou para o desafio da

escuta sensível, do diálogo com o outro e da construção de uma prática docente que leve em

conta  a  realidade  dos  nossos  alunos.  Muitos  estudantes  são  de  origem  negra,  vivem  ou

convivem com práticas de religiosidade afro-brasileira, mas raramente se veem representados

positivamente na escola. Isso gera sentimento de exclusão e  autonegação. Como educadores

em formação, não podemos fechar os olhos para isso. Essa formação trouxe inquietações. E é

dessas inquietações que surgem os primeiros passos para transformar a escola num lugar mais

acolhedor. O compromisso ético de um/a professor/a não pode ser só com o conteúdo, mas

com a dignidade dos sujeitos que ensinam e aprendem.

É importante também destacar que formações como essa devem ser permanentes. Não basta

um único encontro. Precisamos de continuidade, aprofundamento e apoio. É o que o projeto

institucional de bolsa de Iniciação à docência (PIBID), oferece espaços de reflexão crítica,

toca  nas  feridas  da educação  e  proponha caminhos  para  superá-las.  Ao mesmo tempo,  é

fundamental que as universidades se comprometam com uma formação inicial que vá além da

técnica  e  que  estimule  o  pensamento  crítico,  a  escuta  ativa  e  a  sensibilidade  diante  da

diversidade.

A escola tem sido um dos principais palcos de disputas em torno da identidade nacional, da

fé, da cultura e da memória. Nesse cenário, o/a professor/a é alguém que pode tanto reforçar

os preconceitos quanto ajudar a desconstruí-los. Nosso posicionamento, nossas escolhas e até

os nossos silêncios impactam diretamente a vida dos estudantes. Por isso, precisamos assumir

uma postura ética e corajosa diante  dos desafios  que envolvem o ensino das religiões  de

matriz africana.

Em resumo, o minicurso nos ensinou que é possível e necessário pensar uma prática docente

mais humana, mais crítica e mais coerente com os princípios de uma educação democrática.

Ele mostrou que o caminho da transformação começa com a escuta, com o respeito e com o

compromisso de não deixar ninguém para trás. Que possamos levar esse aprendizado para

nossas salas de aula, nossos planejamentos e nossas ações cotidianas.



AGRADECIMENTOS

Gostaríamos  de  agradecer,  em  primeiro  lugar,  ao  Professor  Me.  Augusto  Bezerra, que

conduziu o minicurso “Religiões de Matriz Africana” com tanto conhecimento, sensibilidade

e respeito. Sua fala foi bem profunda e acolhedora, nos fazendo pensar com mais seriedade

sobre temas que, muitas vezes, são deixados de lado no ambiente escolar. A forma como ele

conduziu a formação nos ajudou a enxergar com outros olhos a importância de uma prática

docente  que  valorize  a  diversidade  e  enfrente  o  racismo  religioso  com  coragem  e

responsabilidade.  Sua escuta atenciosa e seu compromisso com a educação antirracista foi

muito  importante  em  nossa  formação  como  futuros  professores  e  professoras.  Também

fazemos nosso agradecimento à coordenação do subprojeto PIBID História da Universidade

Estadual da Paraíba (UEPB), que tornou possível esse momento formativo. A coordenação

tem sido muito importante na construção da nossa formação crítica, humana e conectada com

as realidades sociais que encontramos nas escolas públicas. As ações promovidas ao longo do

programa, incluindo o minicurso aqui discutido, ampliam nosso olhar sobre o papel social

do/a  professor/a  e  nos  levam a  buscar  caminhos  mais  comprometidos  com a  justiça  e  o

respeito à diversidade.

Por  fim,  agradecemos  ao  próprio  PIBID,  enquanto  política  pública  de  valorização  da

formação docente. Participar deste programa tem sido uma experiência única, que ultrapassa a

teoria e nos coloca em contato direto com os desafios e as potências da educação básica. Ter a

oportunidade  de  vivenciar  formações  como essa  reforça  o  quanto  é  importante  manter  e

fortalecer iniciativas que aproximem a universidade das escolas e promovam uma educação

mais justa e crítica à realidade do nosso país. Nosso muito obrigado a todos e todas que, direta

ou indiretamente,  contribuíram para  a  realização  deste  trabalho  e  para  a  nossa  formação

enquanto educadores em formação.

 

 



REFERÊNCIAS 

BOGDAN,  Robert;  BIKLEN,  Sari  Knopp.  Investigação  qualitativa  em  educação:  uma
introdução à teoria e aos métodos. Porto: Porto Editora, 1994.

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de
1996, estabelecendo a obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira.  Diário
Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021.

GOMES,  Nilma  Lino.  O movimento  negro  educador:  saberes  construídos  nas  lutas  por
emancipação. Petrópolis: Vozes, 2019.

MUNANGA, Kabengele.  Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus
identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019.


