
DANÇA DO MASCARADO KAMBEBA - AIKIMA CURUMAWA

COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA: ARTE E CULTURA NA ESCOLA

Aden Souza Moreira 1

Adriana do Nascimento Araújo 2

Daniele Camila Pinto 3

Selma Machado Simão 4

RESUMO

Este trabalho apresenta uma prática pedagógica realizada com os alunos do 4º e 5º ano do ensino
fundamental  na escola  EMEFEI Padre Francisco Silva,  localizada em Campinas- SP.  Teve como
objetivo apresentar e valorizar  a cultura indígena do povo Kambeba - Aikima Curumawa, através da
dança do Mascarado. Esta atividade interdisciplinar incluiu: expressão corporal, confecção e pintura
de máscaras de animais e contação de histórias. Esta atividade promoveu o respeito à natureza e à
diversidade cultural, integrando arte, cultura e preservação ambiental. Fundamentou-se na concepção
filosófica da educação intercultural pautada nas obras de Denilson Baniwa e Ailton Krenak. Baseou-se
na opção metodológica da Fenomenologia propondo uma abertura à ampliação da percepção, tendo
como  referencial  teórico,  o  estudo  de  Maurice  Merleau-Ponty  e  a  predisposição  à  vivência  da
experiência, trazida por Jorge Larrosa Bondía. A ação também  promoveu  os preceitos da Abordagem
Triangular de Ana Mae Barbosa, sendo eles: fruir, contextualizar e produzir arte. A atividade teve dois
momentos,  sendo  o  primeiro  iniciado  com  a  contação  de  história  que  apresentou  a  história  da
Curupira, e o segundo propôs a formação de uma roda de conversa realizada para trazer informações
sobre os povos originários, possibilitando o desenvolvimento de temas como o uso correto do termo
“Indígena”. A ação materializou um momento de interação onde todos puderam aprender a cantar e
dançar por meio da forma tradicional do povo Kambeba. Incentivou o protagonismo das crianças e o
reconhecimento da cosmologia indígena como patrimônio da cultura brasileira.  Este trabalho reforçou
o sentimento  de  pertencimento,  a  empatia  e  a  consciência  ecológica  de  todos  os  envolvidos.  Os
resultados obtidos demonstraram que o ensino de Artes é um poderoso meio de diálogo entre culturas,
beneficiando toda  a comunidade escolar. 

Palavras-chave: Cultura Indígena, Arte, Educação, Interculturalidade.

1 Graduando  do  Curso  de  Licenciatura  em  Música  da  Universidade  Estadual  de  Campinas  - UNICAMP,
a194871@dac.unicamp.br ;
2  Doutora pelo Instituto de Artes da Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP, aamendes@unicamp.br;
3 Graduada em Educação Artística pelo Centro Universitário de Araras e Professora PEB III da Rede Municipal
de Campinas, danielecamila.pinto@educa.campinas.sp.gov.br;
4 Professora  orientadora:  Doutora  pela  Faculdade  de  Educação  da  Universidade  Estadual  de  Campinas  -
UNICAMP, selmams@unicamp.br.



INTRODUÇÃO

A escola,  sendo  uma espaço  de  diálogo  entre  saberes  e  valorização  da  diversidade

cultural  brasileira,  deve  ser  apoiada  em  todos  os  sentidos.  Inserir  a  cultura  dos  povos

indígenas nas escolas é um passo fundamental para desconstruir pensamentos e estereótipos,

combater  vários  tipos  de  preconceitos  e  promover  o  reconhecimento  das  diferentes

identidades dos povos indígenas no Brasil. 

Compartilho  uma prática  que foi  desenvolvida  como bolsista  do PIBID -  Programa

Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência, as oficinas realizadas com turmas do 4º e 5º

ano do ensino fundamental. O Objetivo Geral é reconhecer e valorizar a cultura indígena do

povo  Kambeba  -  Aikima  Curumawa,  por  meio  da  Dança  do  Mascarado,  promovendo  o

respeito à natureza e à diversidade cultural através da contação de histórias, da confecção de

máscaras e da expressão corporal. Tendo como os Objetivos Específicos: Apresentar a Dança

do Mascarado e seus significados culturais; Refletir sobre o papel simbólico do Curupira e

outros personagens da floresta na cultura Kambeba;  Estimular  a criatividade por meio da

pintura de máscaras de animais e Explorar a linguagem corporal na dança como forma de

expressão artística e cultural.

As oficinas foram realizadas nos  dias 12 e 15 de maio de 2025 na escola EMEFEI

Padre Francisco Silva, com o apoio da Gestão escolar e dos professores regentes,  e realizadas

pelo  a professora Daniele Camila Pinto  e  pelos bolsistas  do PIBID,  Aden Souza Moreira,

Giovanna  Gabriela  Crispim  Miranda,  Matheus  Henrik  Monteiro  de  Sousa  e  Vinicius

Rodrigues Lima. 

METODOLOGIA

Segundo a Merleau-Ponty (1999, p. 19) “a verdadeira  filosofia é reaprender a ver o

mundo”.  A  fenomenologia  busca  apreender  a  essência  dos  fenômenos,  ressaltando  as

experiências factuais da vivência pelo corpo. Assim este estudo se ancora neste método, além

de considerar a experiência como um “(...) primeiro lugar um encontro ou uma relação com

algo que experimenta, que se prova” (Larrosa, 2002, p. 25).



A abordagem triangular orienta as práticas educacionais desenvolvidas, já que ao preconizar o

fruir, o produzir e o contextualizar arte, estabelece inúmeras relações cognitivas e sensíveis

em diferentes dimensões (Barbosa et al, 2010).

As estratégias metodológicas para iniciar o desenvolvimento dos conteúdos contou com

a  escuta  e  com  as  conversas  sobre  a  importância  da  floresta  e  a  identidade  indígena.

Trabalhamos o uso do termo correto para se referir aos povos originários, sendo que muitos já

o conheciam, porém alguns não sabiam que se pode usar a palavra “Índio” mas sim a palavra

“Indígena”. Apresentamos alguns  objetos culturais como o cocar, o maracá e a máscara da

Curupira  e  sua  indumentária.  Compartilhamos  também,  a  história  da  Curupira  que  é  um

símbolo  protetor  da  floresta,  e  esse  foi  um  momento  especial  da  magia  amazônica.

Desenvolvemos uma vivência com a Dança do Mascarado, ensinando a letra tradicional, e os

passos  da  Dança. Posteriormente,  disponibilizamos  máscaras  impressas  em  papel  A4,

propondo uma atividade artística de pintura de máscaras de animais  para que as crianças

pudessem ter essa vivência,  dar vida a sua máscara e poder colorir a seu modo. Assim, foi

realizada, uma profunda reflexão sobre o fato de sermos partes da natureza.  A apresentação

da Dança do Mascarado com as máscaras, foi realizada com guitarra e tambor, instrumentos

tocados ao vivo. 

REFERENCIAL TEÓRICO

O Trabalho foi desenvolvido tendo como suporte a orientação da lei: Lei nº 11.645/08,

que altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, para incluir no currículo oficial da Rede

de  Ensino  a  obrigatoriedade  da  temática  “História  e  Cultura  Afro-Brasileira  e  Indígena”

(Diário Oficial da União, 2008).

Wunder (2017, p. 215) aponta que, com a filosofia de Gilles Deleuze e de alguns de

seus leitores,  como o antropólogo Eduardo Viveiros de Castro, desafiamo-nos a encontrar

com regimes conceituais indígenas no sentido de uma educação que se deixe contagiar por

estas forças e não somente conceda um lugar dentro de seus já conhecidos territórios de saber.

A inserção da temática indígena, africana e afrobrasileira nos currículos escolares, a definição

de políticas de cotas para indígenas e negros e outras políticas afirmativas são imprescindíveis

para o combate ao preconceito e exclusão social. 



Wunder (2017, p. 525) reflete que a nossa ignorância em relação às palavras e saberes

dos indígenas,  instiga a pensar sobre as relações  naturalizadas  em nossa cultura escolar e

acadêmica, as quais traçam caminhos entre conhecimentos e linguagem escrita. Para Ailton

Krenak, nosso tempo é especialista em criar ausências: do sentido de viver em sociedade e do

próprio sentido da experiência da vida. Isso gera uma intolerância muito grande com relação a

quem ainda é capaz de experimentar o prazer de estar vivo, de dançar, de cantar (Krenak,

2019, p.  13).  Segundo Baniwa, devemos perdoar “  (...)  aqueles que por desconhecimento

fazem uma imagem estereotipada, mas livre-os do desconhecimento e do preconceito que os

fazem acreditar que ainda somos indígenas de 1500 (…)” (Baniwa, 2018).

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A atividade  da contação de histórias  e  do compartilhamento  dos  saberes  da cultura

Kambeba teve início com uma breve apresentação, sendo que a  conversa  inicial abordou a

forma de se direcionar aos povos originários, destacando e reforçando o uso das terminologias

corretas e adequadas. Foi explicado o motivo pelo qual   devemos usar a palavra “indígena”

que significa natural do lugar, valorizando a ligação desses povos com suas histórias, modo de

viver, cultura, ao invés de “índio” que tem um significado errado e inadequado, pensando em

realizar uma boa comunicação e para não faltar com o respeito aos povos indígenas do Brasil. 

A maioria  das  crianças  demonstraram conhecer  o  uso  correto,  e  as  que  não  conheciam

mostraram grande interesse em conhecer o termo correto.

Foi explicado o uso do cocar, como símbolo de respeito, liderança e conexão ancestral.

Para  a  atividade  levamos um cocar,  maracás  e  diversas  máscaras,  sendo possível  que  as

crianças pudessem e vestir o cocar e as máscaras,  enquanto manuseavam os maracás ouvindo

a sonoridade  do instrumento,  permitindo uma melhor  experiência  e  aprendizado sobre os

objetos. Quase  todas  as  crianças  participaram e  compartilharam esse momento  que  tinha

como intuito, demonstrar de forma prazerosa através de uma bela experiência sensorial, como

é  a  cultura  apresentada.  Em  seguida,  o  ministrante  trouxe  alguns  mistérios  da  floresta

Amazônica e narrou a história do Curupira, figura representada pelo seu cabelo de fogo e pés

voltado para trás, descrevendo-o como uma criatura mágica, misteriosa, com poderes 



encantados, guardião e protetor da floresta e que vive nas profundezas da floresta amazônica. 

Para prender a atenção das crianças, foi utilizado o maracá durante a contação e em um dos

episódios mais interessantes, foi usado de um apito de madeira trazendo um recurso auditivo

para a história, e tornando ainda mais envolvente a atividade. A apresentação da lenda do

Curupira,  possibilitou  trazer  reflexões  sobre  a  preservação  e  sobre  assuntos voltados  à

proteção da floresta.

Figura 1: Foto de Giovanna  Gabriela Crispim Miranda, 2025.

Foi realizada  uma contextualização da  Dança dos  Mascarados do povo Kambeba -

Aikima  Curumawa,  destacando  sua  origem,  saberes  e  práticas  que  atravessam  gerações

através da oralidade.  Foi ensinada a letra da música da Dança dos Mascarados e também seu

significado: “ Vamos ralar, vamos ralar, mandioca nessa hora…”. Evidenciamos que a música

se refere ao processo de ralar a mandioca colhida nas roças para fazer a farinha de mandioca.

Foi organizado um ensaio coletivo de dança na sala de aula, com a participação de todos os

presentes,  crianças  e  professores,  sendo  um  momento  de  muita  alegria,  descontração  e

interação para todos. Através da dança foi possível reforçar e estimular a coordenação motora,

o trabalho em grupo, o respeito e aprendizado.



Foto 2:  Foto de Giovanna  Gabriela Crispim Miranda, 2025.

Foram  distribuídas  máscaras  impressas  em  papel  A4,  relacionando  as  máscaras  de

animais da dança dos Mascarados do povo Kambeba (Aikima Curumawa). O momento  foi

muito  animado  e  com  muita  agitação,  e  as  crianças  puderam  ser  orientadas  para  que

pudessem  fazer a tarefa de colorir as máscaras escolhidas.

Figura 3: Foto de Giovanna  Gabriela Crispim Miranda, 2025.



Figura 4: Foto de Daniele Camila Pinto, 2025.

Foi realizada uma breve contextualização da dança do povo Kambeba, reforçando seu

valor cultural e espiritual, além de ser reforçado o uso correto dos termos para se dirigir aos

povos  indígenas,  orientando  os  alunos  para  o  respeito  e  reconhecimento.  Foi  também

apresentada  a  importância   da ligação  do  ser  humano  com a  natureza,  lembrando  que  é

responsabilidade  coletiva o  cuidado, a defesa e preservação  da mesma. Os alunos, foram

convidados a  participarem  da  dança,  organizados  em dupla  e  em  fileira iniciaram  a

coreografia.  Aos que se prontificaram, foi entregue máscaras prontas e os demais convidados

permaneceram sentados assistindo a apresentação. A dança foi um momento de mergulho na

cultura Kambeba, mas também  possibilitou a  uma vivência na cultura indigena para crianças

não  indígenas,  produzindo  o  sentimento  de  preservação  do patrimônio  cultural   nacional

brasileiro.  Foi  um  momento  de  muita  alegria,  era  visível  no  rosto  das  crianças  e  dos

professores,  sendo  possível  avaliar  que  houve  a  participação  de  todos  em  um  grande

envolvimento.



Figura 5: Foto de Jacqueline Teixeira Chaves

A experiência vivenciada trouxe reflexões sobre a realização de práticas  pedagógicas

que possam estimular os professores valorizando seu papel como mediadores e facilitadores, e

também capazes de reconhecer a criança como protagonista no seu aprendizado, valorizando

os  saberes do meio  social no qual está inserida.

O estágio do  PIBID, por sua vez, tem sido uma experiência  significativa, permitindo

conhecer de perto os desafios da docência em Arte, respeitando as particularidades de cada

aluno, seu ritmo, seu temperamento e comportamento. A observação e o acompanhamento de

professores experientes têm ampliado a compreensão sobre a realidade da sala de aula, com

suas alegrias, desafios e constantes transformações.

A experiência proporcionou para crianças, o contato direto com os elementos da cultura

Kambeba  Aikima  Curumawa,  permitindo  que  as  mesmas  vivenciassem,  não  apenas  os

conteúdos  propostos,  mas  também  os  aspectos  afetivos  e  simbólicos  dessa  tradição

configurando uma experiência de escuta e de diálogo. A contação de história da Curupira

despertou a curiosidade e possibilitou o debate sobre a 



proteção  da  floresta,  contribuindo  para  a  formação  de  uma  consciência  ambiental  nas

crianças. A Dança do Mascarado como prática pedagógica coletiva, permitiu que os alunos

pudessem se expressar corporalmente, desenvolver sua  coordenação motora e reconhecer a

importância da coletividade. A pintura das máscaras trouxe à tona a criatividade dos alunos

fortalecendo o vínculo entre a arte e a identidade cultural.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A oficina  Dança do Mascarado demonstrou o potencial que a  Arte/Educação tem para

integrar, combater preconceitos, desenvolver os saberes tradicionais indígenas, trazendo todas

estas  instâncias  para  o  contexto  escolar.  Proporcionou  vivências  sensíveis,  corporais  e

reflexivas  que  contribuem  para  a  formação  de  sujeitos,  críticos  e  respeitosos  sobre  a

diversidade  cultural  brasileira  indígena.  Mais  do  que  ensinar  uma  dança  ou  contar  uma

história, essa atividade apresentou o reconhecimento das culturas originárias do Brasil como

fonte de sabedoria e resistência. Buscou também, promover um incentivo à formação docente,

ampliando  a  compreensão  sobre  o  papel  da  escola  e  do  professor  de  arte,  valorizando  e

trazendo  esses ensinamentos sobre a ancestralidade e a pluralidade cultural. 

REFERÊNCIAS 

BARBOSA, Ana Mae Barbosa; CUNHA, Fernanda (Org.). Abordagem Triangular no ensino
das Artes e Culturas Visuais. São Paulo: Cortez Editora, 2010. p 64-79.

BRASIL. Lei nº 11.645/08, que altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, para incluir
no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-
Brasileira e Indígena”. Diário Oficial da União, 2008.

LARROSA, J. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Rev. Bras. Educ., Rio de
Janeiro, n. 19, abril, p. 20-28, 2002.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. 2ª ed. São Paulo:
Martins Fontes, 1999.

WUNDER, Alik. Encontros com poéticas indígenas, férteis fronteiras entre a educação e as 
artes. Quaestio – Revista de Estudos em Educação, Sorocaba, v. 19, n. 3, p. 513-527, set./dez. 
2017. DOI: https://doi.org/10.22483/2177-5796.2017v19n3p513-527.



KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

BANIWA, Denilson. Pai Nosso que estás nos céus.2018. Disponível 
em:https://racismoambiental.net.br/2019/04/19/indigenas-lancam-campanha-contra-
estereotipos-para-o-dia-do-indio-nao-precisamos-de-outras-pessoas-para-nos-definirem/ 
Acesso em: 18 out.2025


