
PENSAMENTO CRÍTICO EM CRIANÇAS: A INICIAÇÃO

FILOSÓFICA NO ENSINO FUNDAMENTAL COMO MEIO.
Karen Franklin1

Franciely Giachini Barbosa Menim2

Jerry Adriano Raimundo3

Paula Schuartz4

RESUMO

O trabalho apresenta discussões sobre a concepção de pensamento crítico em crianças como meio de
desenvolver  capacidades  cognitivas  e  afetivas  superiores.  Aborda  as  experiências  do  Programa
Institucional  de  Bolsas  de  Iniciação  à  Docência  (PIBID)  como  vetor  para  tal  aporte.  Discute
similitudes de experiências da escola pública da cidade de Curitiba com outras experiências, as quais
utilizam  a  metodologia  da  Filosofia  com  Crianças  (FCC).  A  abordagem  de  pensamento  crítico
considerada na iniciação filosófica nesse estudo é a construção dos discursos das crianças, observando
a vulnerabilidade e imprecisão, associadas à construção coletiva de conhecimento. O trabalho aborda
as reflexões e experiências de Joana Rita Souza, como contribuição na elucidação do conceito de
‘pensamento  crítico’  em crianças;  as  discussões  de  Matthew Lipman  e  Ann  Margaret  Sharp  e  a
filosofia para crianças; por fim, as experiências do PIBID/UFPR desde 2022.

Palavras-chave: Iniciação filosófica; pensamento crítico; filosofia no fundamental; PIBID;
docência.

INTRODUÇÃO

Este trabalho apresenta experiências que buscam desenvolver o pensamento crítico em

crianças, por meio da iniciação filosófica no ensino fundamental, em escolas municipais da

cidade de Curitiba/PR. O Programa PIBID - Capes é um vetor para o trabalho, pois alia a

formação  inicial  com a  formação  continuada  de  professores.  No entanto,  em educação  é

preciso   

1 Professora titular da Universidade Federal do Paraná; Doutora em Filosofia pela PUCRS. Coordenadora de área
do PIBID Interdisciplinar Filosofia e Pedagogia da UFPR. karenfranklin@ufpr.br
2 Professora da Secretaria Municipal de Curitiba; Doutora em História pela UFPR. Supervisora do PIBID 
Interdisciplinar Filosofia e Pedagogia da UFPR.  franciellygiachini@gmail.com
3 Professor da Secretaria Municipal de Curitiba; Doutor em Educação pela UFPR. Supervisor do PIBID 
Interdisciplinar Filosofia e Pedagogia da UFPR. prof_jerry@hotmail.com
4 Professora da Secretaria Municipal de Curitiba; Especialista em Filosofia da Educação; Mestra em Filosofia 
pela UFPR. Supervisora do PIBID Interdisciplinar Filosofia e Pedagogia da UFPR. schuartz.paula@gmail.com



ter  cuidado  com  a  nomenclatura  “crítico”,  pois  ela  mesma  apresenta  uma  série  de

interpretações que muitas vezes tornam seu uso sem limites. Devido a esta questão, busca-se

delimitar o que é ‘pensamento crítico’ na iniciação filosófica no ensino fundamental. O viés

interpretativo deve considerar que no processo de construção dos discursos de crianças,  a

vulnerabilidade  e  imprecisão  estão  associadas  à  colaboração  e  construção  coletiva  de

conhecimento. Neste sentido, as reflexões permeadas pela experiência de Joana Rita Souza

(2025)  contribuem para  o  avanço  da  elucidação  do conceito  de  ‘pensamento  crítico’,  no

contexto da educação de crianças.

Baseadas na metodologia de FCC, de Matthew Lipman e Ann Margaret Sharp (1997),

pensa-se  no  desenvolvimento  de  pensamento  crítico  como  constitutivo  do  trabalho  de

discussão  e  investigação.  É  um  processo  de  construção  de  pensamento  e  conhecimento,

privilegiando a forma ética de estar no mundo, no qual o pensar, o falar e o agir apresentam

coerência e comunicabilidade. O pensamento cuidadoso, permeado pelo uso da lógica, busca

a precisão conceitual e desenvolve a capacidade de autoavaliação, que é fundamental para a

ação, proporcionando aos participantes a compreensão das diferentes possibilidades do agir. A

dimensão ética está associada à forma com que crianças organizam, desenvolvem e defendem

suas  posições  intelectuais,  que  podem  ser  ilustradas  pela  teoria  do  desenvolvimento  de

capacidades de Martha Nussbaum (2014; 2015). Nesse sentido, desenvolver capacidades de

autorreflexão, olhar situacional e empatia, através da iniciação filosófica, capacita os sujeitos

para a convivência pacífica e formativa. Por fim, ilustramos a discussão com experiências

vivenciadas em escolas municipais de Curitiba para a compreensão dos limites do pensamento

crítico no âmbito do ensino fundamental.

A POTÊNCIA DO PERGUNTAR

A perspectiva pedagógica da educação aponta que é preciso desenvolver o hábito de

perguntar ao mundo, pois filosofar não é natural ou imanente, é um processo de aprendizado.

Um cânone sempre presente em nossas abordagens é o pensar, o falar e o agir. A partir dele

podemos pensar no presente e comunicar para realizar no futuro.

Nesse sentido, desenvolver o pensamento filosófico, desde os anos iniciais do ensino

fundamental, é decisivo para projetar um futuro realizável. Com quem podemos compartilhar



tais preocupações se não com aqueles que serão como nós no amanhã? Sim, as crianças. Elas

estão interessadas no futuro e não apenas enquanto seres que pensam em seu próprio futuro,

mas como responsáveis por tudo aquilo que lhes atravessa, a saber, sua existência, o meio

ambiente, o mundo animal e vegetal que compartilham com outros humanos.

Sob  o  ponto  de  vista  desses  encadeamentos  éticos  e  responsáveis  pelo  futuro,

buscamos analisar como a filosofia com crianças e jovens pode contribuir para transformar

nossas condutas atuais, viabilizando efetivamente nosso futuro. Logo, pretendemos discorrer

sobre  como estamos  construindo  uma circunstância  favorável  à  inclusão  da  filosofia  nos

currículos escolares do ensino fundamental. A cadeia de pensamento pode ser compartilhada

entre adultos e crianças.  Por exemplo, se queremos água limpa em nossos rios, precisamos

pensar nos rios como habitat  de seres vivos e não córregos onde despejam os dejetos;  se

queremos respirar ar puro no futuro, precisamos arborizar nossas metrópoles, trocar nossas

fontes de energia suja e otimizarmos o consumo em geral. Temos que dar valor ao ser e não

ao ter, temos de enviar a mensagem de que pensar junto nos faz mais fortes, mais conscientes

e mais críticos.

A escola é um local propício para articular o “pensar junto”, porque a sala de aula,

segundo Raimundo (2023), promove o encontro de crianças e adultos, o que oportuniza uma

relação dialógica na qual se valoriza a palavra dos alunos; isto é: a escola é o espaço onde a

criança é escutada. Ser escutado não é uma virtude da nossa sociedade (mesmo entre adultos,

quanto mais entre crianças). No entanto, esse é o cerne da aula filosófica: mobilizar temáticas

com as quais todos possam raciocinar, criar proposições e lançá-las à turma, a fim de provocar

um diálogo no qual é imprescindível que se escutem mutuamente.

A problematização  de  temáticas  na  aula  de  filosofia  evoca  o  raciocínio,  mas  isso

ocorre intersubjetivamente, pois o caráter dialógico da aula mobiliza os alunos em torno da

temática, a fim de que pensem simultaneamente. Na ação de compartilhar seu pensamento,

cada estudante amplia a discussão, e, assim, estabelece-se uma rede filosófica na qual pensam

juntos.

Nesse  sentido,  busca-se  que  professores  e  estudantes  sejam  seres  inquiridores,

utilizando as perguntas como direcionadoras da investigação filosófica. Os questionamentos

em busca de respostas fazem parte do fluxo da vida, tal como trabalhar e descansar ou correr e



parar.  “A resposta  a  que uma criança  chega pode não ser a  correta,  mas é uma solução,

mesmo  que  temporária,  do  período  de  perplexidade  que  ela  estava  experimentando”

(LIPMAN/SHARP/OSCANYAN, 1997, p. 136). A capacidade de perguntar sobre o mundo

deve ser exercitada com as crianças, pois nesse processo experimentam o ouvir atento e os

diferentes tipos de comunicação entre as pessoas, seja verbal ou não-verbal.

CONCEPÇÕES DO CONCEITO DE PENSAMENTO CRÍTICO

Nesse sentido, pensar junto compreende saber como o pensamento pode se apresentar

nas diferentes dimensões, pois o que conseguimos com crianças de 7, 9 ou 12 anos? O quanto

podemos afirmar que estão transformando sua opinião em pensamento crítico? O que é isso

que falamos quando dizemos pensamento crítico? 

Na obra "Como desenvolver o pensamento crítico das crianças”, de Joana Rita Souza

(2025), encontramos reflexões acerca do que é esse pensamento e de como é possível pensar a

partir do ponto de vista das crianças como compartícipes de discussões que nos interessam,

principalmente porque as interessam. Seu primeiro alerta é sobre a própria definição de crítico

e  que  não  podemos  avançar  certos  limites  para  que  em  educação  não  se  tenha  a  falsa

percepção de que tudo é possível.  

Souza  (2025)  apresenta  diferentes  perspectivas  do  que  seja  criticidade.  Aborda  a

perspectiva  de  Tim  Kenyon,  que  apresenta  o  pensamento  crítico  com  altas  doses  de

vulnerabilidade, onde é importante assumir que a colaboração, a criatividade e o retorno ao

que  consideramos  conhecimento  adquirido,  pode  ser  um  caminho  inconveniente  para  a

criticidade, porém deve-se enfrentar. Também indica as posições de Evelyn e Vitor Lima, que

muitas são as considerações sobre o que é pensamento crítico, no entanto,  o didatismo de

Souza (2025), Lima (Pensando Bem: o Básico do pensamento crítico), revela uma formulação

adequada para a avaliação dos processos filosóficos com crianças e jovens. Considerando o

pensamento crítico como “a aplicação cuidadosa da razão para decidir em que acreditar e,

portanto,  como  agir"  (SOUZA,  2025,  p.  41).  Essa  formulação  está  diretamente  ligada  à

formação  de  professores  para  a  iniciação  filosófica,  pois  compreender  como  exercitar  o

pensar, o falar e o agir com coerência, leva professores e estudantes a uma conexão íntima

com a ética  e  a  criticidade.  Estar  consciente  desse trinômio nas sessões  de filosofia  com



crianças é cuidar do pensamento de quem ainda está tateando na construção de sentido do

mundo. Mas há outras contribuições importantes quanto ao pensamento crítico, sob o ponto

de vista de Evelyn e Victor Lima, que são: “pensamento cuidadoso (sensatez); Uso da razão

(lógica); julgamento sobre crenças (avaliação); aplicação a problemas reais (ação)” (SOUZA,

2025, p. 43). Essas acepções estão diretamente ligadas com a compreensão de Lipman e Sharp

(1997).

Tais  conexões  são  exercitadas  no  desenvolvimento  do  pensamento  crítico  em

ambientes  escolares,  principalmente na escola de ensino fundamental,  pois as sessões que

levam em conta o cuidado com a cadeia de razões, experimentam o método filosófico em sua

melhor realização, pois valoriza o pensamento, a fala e a escuta, os juízos e a ação. Buscar o

pensamento crítico na escola é pavimentar a capacidade das crianças em pensar, falar e agir

coerentemente. 

O FILOSOFAR COMO CAPACITAÇÃO PARA O FUTURO

Importante  contribuição  para  a  discussão  é  a  teoria  do  desenvolvimento  de

capacidades de Martha Nussbaum (2014), que indica que o julgamento das próprias crenças

ou a capacidade de autoavaliar-se é fundamental e contribui para ações éticas comprometidas.

Concordar com Joana Rita de Souza de que a definição de Evelyn e Vitor Lima é uma das

mais  apropriadas  para  se  propor  como  caminho  nos  momentos  filosóficos  escolares  é

evidenciar  o  que  se  pode  fazer  nos  ambientes  escolares,  fomentar  a  justificação  do

pensamento.  Justificar  o  pensamento  é  um dos  exercícios  críticos  mais  poderosos  para  a

objetividade da razão. Dar razões às crenças durante a conversação confere aos participantes

uma capacidade de autoavaliação constante, pois se comunicada e construída com clareza,

simplicidade,  será  compreensível  a  todos.  Esses  momentos  não  estão  isentos  de  contra-

argumentos, de contraditórios ou complementares, o que torna o pensamento mais vulnerável.

A vulnerabilidade é um processo do pensar, pois regula,  de certa  maneira,  as construções

individuais e coletivas.  Essa cadeia de ações, durante o processo de filosofar na escola, é um

aprendizado complexo, que exige atenção e cuidado sobre a ordem na cadeia de razões. A

avaliação constante dos passos entre o pensar, falar e agir são fundamentais para a coerência

do que é discutido. Um pensamento crítico passa por esse processo e é vivo. 



A  atividade  de  filosofar  com  crianças  implica  a  sua  própria  formação.  A

temporalidade aparece na educação como uma categoria própria, pois o ensino toma como

pressuposto um nexo de saberes dos alunos, que se pretende atualizar na escola com vistas à

formação pessoal para o futuro: o propósito da escola está voltado para o futuro. Isso implica

a condição subjetiva da criança,  porque é na ação que ela reflete  e cria proposições para

contribuir  com a aula  — a discussão filosófica.  A cognição que a criança  elabora é uma

atividade  subjetiva,  mas que não está  encerrada em si  mesma, requer a  intersubjetividade

discursiva da aula

A vulnerabilidade  está  implicada  no  pensar  junto.  A observamos,  com Raimundo

(2023), quando o estudante se motiva com a temática e lança a sua própria proposição (suas

ideias, sínteses e compreensões) para a turma, porque, junto à proposição, está toda a sua

história, sua lógica, sua cultura: sua vida. Em outros termos, compreendemos que o aluno

lança a sua subjetividade na intersubjetividade.

Nesse sentido filosofar não é um processo artificial; pelo contrário, é uma atividade

profundamente pessoal e orgânica, por isso está inteiramente envolvida com a afetividade.

Principalmente com crianças,  a reflexão filosófica não é pura e nem fria;  ao contrário,  as

temáticas  evocam nos participantes  seus  sentimentos,  lembranças  e  situações  pessoais,  os

quais trazem conjugados os elementos cognitivos e afetivos.

Nesse sentido, a filosofia que objetiva o pensamento crítico encontra, em seu percurso,

a  vulnerabilidade  daqueles  que  dão  os  primeiros  passos  no  fazer  filosófico.  Isso  exige

cuidados tanto com a cognição (isto é, como os alunos estão elaborando seu conhecimento);

quanto com a afetividade (como se sentem e como se relacionam durante a discussão). Tudo

isso sob a prerrogativa de que essa experiência de aula atualiza o nexo de saberes dos alunos,

a partir do qual constroem seu senso crítico (RAIMUNDO E HOLANDA, 2023).

EXPERIÊNCIAS NA ESCOLA PÚBLICA DE CURITIBA

Para circunscrever  a  experiência  nas  escolas  municipais  da cidade de Curitiba/PR,

assinalamos que foi a partir do 2º semestre letivo de 2022, com a primeira versão do PIBID -

Pedagogia da UFPR (2022/2024), que se desenvolveu a experimentação filosófica no ensino



fundamental. As escolas parceiras foram: a Escola Municipal Castro, com o 4º ano; a Escola

Municipal - CEI Eva da Silva, com a oficina de práticas de movimento; e, a Escola Estadual

Alfredo Parodi, com alunos do 9º ano. A parceria com as duas primeiras escolas segue até o

momento, por meio do PIBID Interdisciplinar Filosofia e Pedagogia (2024/2026), iniciado no

final  do 2º  semestre  de 2024.  Nessa versão foi  incluída  a  Escola  Municipal  Maria  Clara

Brandão Tesserolli, com o 5º ano. 

Em todas as escolas a metodologia utilizada para a iniciação filosófica gira em torno

da leitura de novelas filosóficas e literatura. As obras centrais são: ‘Uma viagem pela filosofia

- O Encontro’ (2024), ‘Uma viagem pela filosofia – Felicidade’ (2023) e ‘Uma viagem pela

filosofia  – Amizade’ (2024),  de Karen Franklin.  Outras  obras  literárias  complementam as

leituras e discussões temáticas. 

Os  estudantes  do  quinto  ano da  Escola  Municipal  Maria  Clara  Brandão  Tesseroli

demonstram  elevada  receptividade  às  aulas  de  filosofia.  O  trabalho  pedagógico  foi

desenvolvido  a  partir  da  leitura  do  livro  O  Encontro (2024),  cuja  abordagem  literária

propiciou um envolvimento significativo por parte das crianças. Elas acolheram a narrativa

com  interesse  e,  progressivamente,  passaram  a  refletir  criticamente  sobre  os  temas  nela

abordados.

A discussão filosófica na Escola Municipal Castro em 2025 tem sido desenvolvida na

disciplina  de  ensino  religioso,  que  justapõe  as  temáticas  filosóficas  com  o  currículo  da

disciplina. Essa abordagem faz com que todos os estudantes da escola tenham contato com a

iniciação filosófica e se mobilizem para a conduta cuidadosa do pensamento e aquisição de

linguagem.

No ano de 2025 a Escola Municipal CEI Eva da Silva, acolheu o projeto na oficina de

língua portuguesa,  proporcionando aos estudantes  de tempo integral  o contato sistemático

com a  iniciação  filosófica  e  o  desenvolvimento  de  capacidades  discursivas  verbais  e  de

letramento.  O  engajamento  dos  estudantes  nas  atividades  filosóficas  repercute  em  outras

habilidades  cognitivas,  principalmente  aquelas  relacionadas  às  capacidades  de  expressão,

relacionamento e cuidado com o pensamento criterioso.



A constância das práticas filosóficas nas escolas nem sempre refletem um programa

contínuo  e  estruturado,  pois  muitas  vezes  nas  mudanças  da  distribuição  disciplinar  das

professoras  supervisoras,  há  rompimentos  e  interrupções  das  práticas  aos  estudantes.  No

entanto, a parceria em formar novos professores, hábeis em desenvolver as habilidades da

iniciação  filosófica  no  ensino  fundamental,  segue  constante  com  a  formação  inicial  dos

licenciandos. Assim, o desenvolvimento das atividades foi evidenciado no pensar e no fazer

filosófico  das  crianças  por  meio  de  uma  tríade  metodológica  interdisciplinar:  literatura,

reflexão filosófica e atividades práticas. Para Michel Tozzi (2009), práticas devem apresentar

o sentido do exercício habitual de uma atividade, que é contextualizado e que está sempre em

situação.  Em  uma  classe  do  ensino  fundamental  essa  contextualização  é  frequente,  pois

crianças  exigem um sentido  ao  aprendizado  e  se  ele  não  ocorre,  ficam desestimuladas  e

desinteressadas.

Além do engajamento com o texto, observou-se o interesse dos alunos em debater as

questões  suscitadas  pela  saga  filosófica,  demonstrando  capacidade  de  aprofundamento

reflexivo, bem como a introdução de novos elementos e perspectivas nas discussões. Destaca-

se, ainda, a apropriação dos conceitos filosóficos estudados, que têm sido espontaneamente

aplicados  no  contexto  do  cotidiano  escolar.  Durante  as  aulas,  é  frequente  os  estudantes

utilizarem os conceitos para justificar seus pontos de vista, contextualizar situações e refletir

sobre acontecimentos e conflitos do dia a dia na escola. 

Esse processo evidencia um processo formativo pessoal, no qual os alunos não apenas

instrumentalizam o conhecimento filosófico, mas o incorporam à sua vivência concreta. A

prática filosófica tornou-se,  para eles,  uma atividade  significativa e prazerosa,  a ponto de

demonstrarem desejo constante de aprofundar as discussões, muitas vezes ultrapassando os

limites temporais previstos para as atividades.



A prática filosófica não pode ser uma ação pontual, mas sim uma prática no tempo,

que  pode  se  entranhar  e  amadurecer  na  experiência  constante.  A  função  da  prática  é  a

aprendizagem, que se desenvolve particularmente como uma habilidade,  que Edgar Morin

(2015) denomina como competência. Nesse sentido, é possível compreender que nunca é uma

operação isolada, está acompanhada de circunstâncias que envolvem o uso de normas, regras

e princípios que lhe dão coerência.  O processo que envolve essa prática deve persistir  no

tempo para que os sujeitos possam compreender o próprio hábito do exercício da prática. É a

partir desse sentido de prática reflexiva que a experiência filosófica com crianças da escola

básica pode se tornar não apenas uma metodologia, mas acima de tudo um hábito. E nesse

sentido, também o vislumbre de uma futura incorporação institucionalizada da disciplina de

Filosofia no currículo escolar.

Como já  apontado,  o  projeto  se  desenvolve  baseado nos  fundamentos  da  filosofia

para/com crianças  (FpC ou P4C) de Matthew Lipman  e Ann Margaret  Sharp (LELEUX,

2008), onde se compreende o filosofar como a ‘aprendizagem do bem pensar’ praticada por

comunidades  escolares  que  desenvolvem  uma  investigação  conjunta.  Essa  concepção  da

prática filosófica com crianças não é comum nas escolas fundamentais da cidade de Curitiba

e,  por  esse  motivo,  os  procedimentos  foram  de  preparação  das  crianças  para  uma

aprendizagem motivadora e diferenciada nas escolas. 

As experiências se iniciaram da mesma forma, com sedução a uma nova forma de

aprender.   Desde  o  início  das  atividades  filosóficas  a  métrica  das  sessões  filosóficas  era

permeada pela metodologia socrática.  O perguntar,  o discutir  e o construir sentido juntos.

Discutir  conceitos  foi  o  objetivo  da  iniciação  filosófica,  iniciada  com o engajamento  das

crianças,  nas  regras  iniciais  sobre o modo como as  atividades  ocorrem. Em um primeiro

momento,  o  grupo  escolhe  o  nome  de  uma  mascote  que  vai  orientar  os  participantes  a

respeitar o poder de fala de quem está com a mascote, enquanto os demais, mantêm o poder

da escuta. 

Pode-se  compreender  que  o  método  maiêutico,  utilizado  na  iniciação  filosófica,

evidencia o interesse das crianças em aprender a operacionalizar seu próprio pensamento, de

forma a conseguir expressar  exatamente o que pensa,  sente e deseja.  Esse movimento  de

experimentação da liberdade de pensamento leva educadores a refletirem sobre os expedientes



escolares  e  sua  própria  formação  para  desenvolverem  atividades  escolares  baseadas  no

método socrático.  Nesse sentido,  a iniciação filosófica com crianças (FCC) promove uma

dupla formação, o mediador enquanto motivador do pensar justificado que pratica o hábito do

cuidado com o pensamento em construção e as crianças que praticam e aprendem a formar

juízos justificados.  A cadeia de razões que se pode chegar em uma sessão filosófica com

crianças as instrumentaliza para o pensamento crítico. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A experiência do desenvolvimento de um projeto que fomenta a iniciação filosófica

com crianças alcança e supera os objetivos de desenvolver as capacidades do pensamento

crítico,  nos  termos  aqui  conceituados.  Isso  porque  também  suscita  no  desenvolvimento

cognitivo dos estudantes certas habilidades e competências acadêmicas. As sessões propiciam

a ampliação vocabular cotidiana, o maior acesso ao repertório literário destinado ao público

infantojuvenil,  o  desenvolvimento  de  diálogos  respeitosos,  o  acesso  às  questões  éticas,

estéticas, fenomenológicas, metafísicas e lógicas.

REFERÊNCIAS

LIPMAN, Matthew. A Filosofia na sala de aula, São Paulo: Nova Alexandria, 1997.

LIPMAN, Matthew.  Thinking in education. 2a ed.  Cambridge & New York: Cambridge
University Press, 2003.

LIMA, Evelyn/LIMA,  Victor.  E-book  Pensando bem: o  básico  do pensamento crítico.
disponível Web.

FRANKLIN, Karen. Filosofia no Ensino Fundamental. 2ª ed. Curitiba: Intersaberes, 2023.

FRANKLIN, Karen. Uma viagem pela Filosofia – Encontro. 2ª ed. Florianópolis: Nepios &
Ephebos, 2024.

FRANKLIN,  Karen.  Uma viagem pela  Filosofia  –  Felicidade.  Florianópolis:  Nepios  &
Ephebos, 2023.

FRANKLIN,  Karen.  Uma  viagem  pela  Filosofia  –  Amizade.  Florianópolis:  Nepios  &
Ephebos, 2024.

NUSSBAUM, Martha. Educação e Justiça Global. Trad. Graça Lami, revisão Luísa Matos,
Portugal: Edições Pedago, 2014. [Coleção Contrapontos]



NUSSBAUM,  Martha  C.  Sem  Fins  Lucrativos.  Porque  a  democracia  precisa  das
humanidades. Trad. Fernando Santos. São Paulo: Martins Fontes, 2015.

LELEUX, Claudine (org).  Filosofia para Crianças – o modelo de Matthew Lipman em
discussão. Trad. Fátima Murad. Porto Alegre: Artmed, 2008.

SOUZA,  Joana  Rita.  Como  desenvolver  o  pensamento  crítico  das  crianças.  Lisboa:
Manuscrito, 2025. 

MORIN, Edgar. Método 3- O conhecimento do conhecimento. Tradução Juremir Machado
da Silva. 5a edição. Porto Alegre: Sulina, 2015.

RAIMUNDO,  Jerry  Adriano.  Os  fenômenos  cognitivos  na  didática  dialógica [tese].
Curitiba: Universidade Federal do Paraná; 2023.

RAIMUNDO, Jerry Adriano; HOLANDA, Adriano Furtado. Os conceitos fundamentais da
educação:  contribuições  da  fenomenologia.  In:  GUÉRIOS,  Ettienne  Cordeiro;  VAGETTI,
Gislaine  Cristina;  STOLTZ,  Tania  (Org.).  Cognição,  Aprendizagem e  Desenvolvimento
Humano. Curitiba: Juruá, 2023.

TOZZI,  Michel  Michel.  Qu’est-ce  qu’une  pratique  philosofique?
https://www.philotozzi.com/2009/07/qu%e2%80%99est-ce-qu%e2%80%99une-pratique-
philosophique/


