
A IMPORTÂNCIA DOS PROJETOS DE EXTENSÃO PARA A

FORMAÇÃO DE PROFESSORES DE FILOSOFIA 

Isabella Alvarenga Lobo Frazão1

Ana Luiza Pereira da Silva2

Lara Fabian Soares de Castro Souza3

RESUMO

Este trabalho tem por objetivo abordar a relevância dos projetos de extensão durante o processo de
formação dos estudantes do curso de licenciatura em Filosofia. Com base nisso, pretendemos discorrer
sobre a contribuição do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID) como um
projeto que tem como finalidade desenvolver uma relação entre a educação superior e a educação
básica mediante a prática docente. Para tal propósito, tomamos como inspiração as ideias das autoras
brasileiras  Selma  Garrido  Pimenta  e  Maria  Socorro  Lucena  Lima,  que  em sua  obra  denominada
Estágio  e  Docência,  discutem o  conceito  de  ação  docente. Segundo esse  conceito,  o  trabalho  do
educador  configura-se  como  uma  prática  social.  Dessa  forma,  a  escola  representa  o  espaço
reconhecido  por  onde  é  possível  intervir  na  realidade  social  através  da  educação.  Ademais,  para
Pimenta e Lima, a atividade em sala de aula deve ser, principalmente, uma colaboração entre a  práxis,
ou  seja,  teoria  e  a  prática  do  trabalho  do  professor  em  relação  ao  aprendizado  dos  estudantes
universitários  e  secundaristas.  Diante  desse  pensamento,  observa-se  que  o  PIBID  propicia  aos
estudantes de licenciatura em Filosofia, a oportunidade de estar em espaços que os permitam explorar
suas habilidades interpessoais, de forma que possam contribuir para uma educação transformadora no
Brasil. Além disso, destacamos a importância do PIBID como uma política pública que contribui para
a permanência desses estudantes,  incentivando,  portanto,  a carreira  docente. Em síntese,  por  meio
deste trabalho, almejamos defender a continuação e a aprimoração do programa, tendo em vista que,
enquanto um projeto de extensão, o PIBID oferece aos estudantes uma formação de qualidade ao
integrar a proposta de contribuição da universidade para educação básica,  alinhando-se,  assim, ao
conceito explorado por Pimenta e Lima. 

Palavras-chave: projetos de extensão; PIBID; formação de professores; Filosofia. 

INTRODUÇÃO 

1 Mestranda na Universidade de Brasília - Filosofia; Professora de Filosofia SEEDF- isawolf609@gmail.com
2 Universidade de Brasília - Filosofia; analuizapereiradasilva05@gmail.com
3 Universidade de Brasília - Filosofia; lara.fabian01234@gmail.com



O contexto educacional brasileiro é marcado por constante mudança, considerando que

a  sociedade  reflete  também  no  ambiente  escolar.  Nesse  sentido,  o  trabalho  do  educador

constitui-se na prática social que visa transformar a realidade através da educação. 

Em razão disso, torna-se necessário pensar a respeito das práticas de ensino de modo

que seja possível conectar a educação superior à educação básica por meio de projetos como o

PIBID, a fim de preparar os estudantes de licenciatura para os desafios da docência e também

fortalecer  o  compromisso  da  universidade  com  a  comunidade  buscando  a  qualidade  da

educação pública. 

O PIBID surgiu em 2007, durante o governo do presidente Luiz Inácio Lula da Silva,

como uma iniciativa que visava fomentar o ingresso dos estudantes das diversas licenciaturas

e pedagogia  na educação básica.  Sendo assim,  um dos seus  objetivos  é  desenvolver  uma

relação enriquecedora entre a educação superior e a educação básica mediante a ação docente.

Além disso,  ele  nasce  como uma possibilidade  para  os  alunos  produzirem conteúdos  no

âmbito educacional, indo de acordo com um dos pilares do ensino superior: a pesquisa. 

O programa também oferece oportunidades para os estudantes frequentarem espaços

que os permitam explorar suas habilidades interpessoais de forma que possam contribuir para

uma educação de qualidade. Ademais, configura-se como uma política de ensino que auxilia a

permanência desses discentes nas universidades a partir  da oferta de bolsas realizada pela

CAPES, incentivando, portanto, a carreira docente. Dessa forma, o PIBID revela-se como um

importante ponto de articulação entre saberes acadêmicos, práticas pedagógicas e pesquisas

no campo educacional, promovendo um diálogo proveitoso entre a universidade e a educação

básica. 

Assim, se entendermos o ensino de filosofia como um problema filosófico em si  e,

portanto,  como uma questão fundamental a ser pensada por estudantes de licenciatura em

filosofia, o Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência se apresenta como um

espaço privilegiado  para  refletirmos  sobre  práticas  pedagógicas  alternativas  e  inovadoras.

Logo, compreende-se que o programa contribui não apenas para a formação qualificada de

professores de filosofia, mas também para a construção de uma educação transformadora. 



  

Diante disso, este trabalho tem por objetivo apresentar a importância dos projetos de

extensão para a formação de professores de filosofia a partir das ideias das autoras Selma

Garrido Pimenta e Maria Socorro Lucena Lima em sua obra  Estágio e Docência; do autor

Alejandro  Cerletti  em  O Ensino de  Filosofia  Como Problema Filosófico;  e  dos  filósofos

Renata Aspis e Silvio Gallo em Ensinar Filosofia.

De início, discutiremos o que é filosofia, o problema acerca de seu ensino e o ensinar a

filosofar,  além da questão  de  qual  seria  a  melhor  didática  a  ser  adotada  que  abarque ao

máximo essas dimensões. Por fim, será explorado o papel da universidade na formação de

professores de filosofia, assim como a importância do PIBID como projeto de iniciação à

docência por meio da práxis.

METODOLOGIA

Esta pesquisa  é  de natureza  qualitativa  e  surge da nossa inquietação  em relação  ao

ensino de filosofia  nas  escolas.  Por  esse motivo,  pretendemos  discorrer  sobre  o papel  da

universidade e de projetos como o Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência

para a constituição da ação docente do professor de filosofia. Para tal fim, foram utilizados

como referencial teórico textos que abordam a prática docente e o ensino de filosofia, bem

como as experiências das autoras enquanto participantes do PIBID 2025-2026. 

RESULTADO E DISCUSSÕES (PROBLEMA E RESOLUÇÃO DO PROBLEMA)

 Durante atividades com bolsistas do Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à

Docência (PIBID), tivemos acesso a obra “O ensino de filosofia como problema filosófico”

(2009) do autor Alejandro Cerletti.  Nela,  o filósofo comenta que o papel do professor ou

especificamente professores de filosofia é não apenas o de ensinar filosofia, mas também ser

capaz  de  desenvolver  o  lado  filosófico  dos  alunos.  Mas,  afinal,  o  que  significa  ensinar

filosofia? Para refletirmos sobre essa questão, é importante considerarmos a origem do termo

“filosofia”. 

Na  antiguidade,  em  Homero,  o  termo  filo era  utilizado  para  designar  o  prazer  ou

interesse por uma determinada atividade (Hadot, 1999, p. 37). Por outro lado, houve diversas

noções a respeito da palavra sofia, sendo uma delas a noção de saber-fazer, ou seja, um saber 



prático em diversos âmbitos, como o político, artístico e científico. Assim, filosofia pode ser

entendida como prazer ou interesse em saber, ou como os intérpretes modernos preferem,

amor pela sabedoria (Hadot, 1999, p. 39).

Com isso em mente, retomamos a pergunta inicial: o que significa ensinar filosofia?  De

acordo com os filósofos franceses Deleuze e Guattari (2010, p. 8), “a filosofia é a arte de

formar,  de inventar,  de  fabricar  conceitos”.  No entanto,  o  que são conceitos?  Sobre essa

questão, Renata Lima Aspis e Silvio Gallo (2009, p. 38-39) comentam: 

Tomando-se como premissa que o conceito é fruto da filosofia, Deleuze e Guattari o

apresentam como uma forma de  exprimir  o  mundo,  o  acontecimento.  O próprio

conceito se faz  acontecimento,  ao dar  destaque,  relevância  para  um determinado

aspecto do real. O conceito aparece então como uma forma própria da filosofia de

construir compreensões para o real, diferentemente da ciência, que busca encontrar

nesse  mesmo  real  as  funções  que  permitam  compreendê-lo.  Todo  conceito  é

particular e assinado: cada filósofo, como singularidade, cria seus próprios conceitos

em sua  relação  com  o  mundo  e,  com  isso,  cria  seu  próprio  estilo:  uma  forma

particular de pensar e de escrever 

Diante do exposto, compreende-se que a criação conceitual é um aspecto fundamental

do filosofar. Logo, se pensarmos a aula de filosofia como uma oficina de conceitos, podemos

considerar que ensinar filosofia significa incentivar a criação conceitual do outro, a fim de

estimular  sua  prática  filosófica,  a  qual  consiste  em  “adotar  uma  atitude  de  constante

indagação sobre o mundo da vida” (Schutz,  Schwengber,  2017, p.  167).  A respeito desse

processo de criação, Aspis e Gallo (2009, p. 11) ressaltam: 

Talvez  possamos  praticar  um  ensino  que,  no  mínimo,  e  talvez  isso  já  seja  o

suficiente, se conseguirmos, faça os jovens saberem que é possível criar ainda. Que

os faça sentir que cada um deles pode ser uma máquina de criação de versões, as

suas próprias versões, e saber que a submissão não é a única saída. Isso significa que

podemos tentar reativar nos jovens a ideia – e a prática – de que há um poder, o

poder da vida, que é de cada um, com o qual se pode criar o mundo. É possível,

através de um determinado ensino de filosofia, contribuir para o impulso dos jovens

de criarem seu mundo da mesma forma que nós, gerações anteriores, bem ou mal,

criamos o nosso.



Nesse contexto, como esse ensino deve ser conduzido? Como é possível estimular nos

alunos um sentimento tão profundo, que é o amor pela sabedoria? A filosofia como uma

disciplina obrigatória da Educação Básica tem como objetivo o despertar para o senso crítico,

entretanto, esse despertar requer uma atitude filosófica tanto do professor, quanto do aluno.

Assim,  o  professor  de  filosofia  tem  de  assumir  uma  postura  assídua,  provocando

questionamentos que estimulem o pensamento crítico dos estudantes. 

Em razão disso, Aspis e Gallo (2009, p. 19) propõem que os docentes adotem uma

didática filosófica “própria e mutante”. Mais do que estabelecer um modelo fixo de ensino, os

autores buscam apresentar procedimentos que possam auxiliar os professores em sua prática

pedagógica.  Dessa  forma,  o  ensino  filosófico  pode  ser  orientado  pelas  seguintes  etapas:

sensibilização, problematização, investigação e conceituação. 

Durante o período de sensibilização, o papel do professor é o de aproximar o aluno do

universo filosófico, seja através de uma música, de um filme, ou de outro material relacionado

ao  tema  a  ser  trabalhado.  Para  os  autores,  é  ainda  mais  importante  que  esse  tema  seja

recorrente na vida dos estudantes, pois isso tende a fazer com que eles fiquem ainda mais

interessados. Ademais, torna-se fundamental levar em consideração a realidade dos alunos

durante o processo de ensino. 

Em seguida, acontece a etapa da problematização. Uma vez que entendemos a aula de

filosofia  como uma oficina  de  criação  conceitual,  não  podemos  separar  os  conceitos  dos

problemas, tendo em vista que, segundo Aspis e Gallo, para Deleuze e Guattari conceitos são

criados a partir de problemas sobre um plano de imanência. Portanto, é importante estimular

os jovens a formularem questões a serem investigadas. 

Logo depois,  realiza-se a  fase da investigação.  Aqui,  o  professor  selecionará  textos

filosóficos que apresentem diferentes pontos de vista sobre o tema, sempre acompanhado da

contextualização histórica. A título de exemplo, caso o tema a ser estudado seja a questão da

origem  mal,  o  professor  poderá  trazer  um  texto  da  filósofa  Hannah  Arendt  e,  junto  a

contextualização biográfica e social, trabalhará a visão da autora a respeito do assunto. 



Por  fim,  após  os  alunos  terem  tido  contato  com  a  filosofia,  acontece  a  etapa  de

conceituação, ou seja, o filosofar propriamente dito. Nela, não se espera que alunos do ensino

médio façam uma revolução na história do pensamento, mas que sejam capazes de escrever

criticamente sobre determinado assunto. Sendo assim, depois de terem passado pelas etapas

de  sensibilização,  problematização  e  investigação,  é  preciso  ajudá-los  a  escrever  ensaios

filosóficos,  tendo como objetivo uma catarse na criação de argumentos  sobre o problema

estudado em relação à experiência de cada um. 

Outro aspecto importante a se pensar sobre o ensino de filosofia, é se esse ensino deve

ser histórico ou filosófico. De acordo com Aspis e Gallo, para o filósofo alemão Friedrich

Nietzsche, o ensino centrado exclusivamente na história só contribui para o afastamento dos

alunos  da  própria  filosofia  e,  além disso,  criam estudantes  relapsos,  contribuindo  para  o

desejo  de  permanência  do  status  quo do  Estado.  Sobre  isso,  os  autores  (2009,  p.  51)

enfatizam: 

No  contexto  de  uma  educação  massificada  e  voltada  para  a  subjetivação,  cujo

resultado é a formação do “cidadão passivo”, o ensino de filosofia só pode mesmo

ser  um  ensino  de  história  da  filosofia,  que  apresente  de  forma  condensada  os

principais sistemas filosóficos, sem se importar em examinar em que medida eles

podem ou não apresentar algum sentido para a vida dos jovens. Mas, como mostra o

filósofo,  tal  ensino parece  mais  afastar  da  filosofia  do que aproximar  dela,  se a

compreendemos como experiência e exercício do pensamento. 

Portanto, na medida em que entendemos a filosofia como uma atividade de constante

indagação e criação sobre o mundo que nos cerca, compreendemos que um bom ensino de

filosofia será, principalmente, filosófico.

No entanto, os autores ressaltam que quem escolhe adotar o ensino filosófico não deve

menosprezar a história da filosofia. Aqui, a questão principal é tornar a história algo central

do  ensino,  fazendo  com que  os  estudantes  criem desprezo  pela  área  e  não  pratiquem  o

filosofar. Contudo, é necessário utilizar a história da filosofia como ferramenta para os alunos

pensarem a sua própria experiência. Assim, os autores propõem uma abordagem temática de

ensino, ou seja, que apresentam diferentes visões sobre um determinado tema, levando os 



alunos a  terem contato  com o pensamento  de filósofos  e  filósofas  para em seguida criar

conteúdos filosóficos, no lugar de uma abordagem histórica e vazia. 

Considerando todas essas questões a respeito do ensino dessa disciplina, qual o papel da

universidade na formação de professores de filosofia? A universidade tem como uma de suas

principais tarefas contribuir para o desenvolvimento da sociedade. Sendo assim, ela representa

o espaço privilegiado onde ocorre a articulação entre ensino, pesquisa e extensão. Sua função

vai  além  da  mera  transmissão  de  conteúdos;  ela  deve  proporcionar  a  construção  de

conhecimentos, habilidades e práticas didáticas para os estudantes de licenciatura. Por isso,

torna-se essencial  refletir  sobre a sua contribuição  na formação e no desenvolvimento  de

futuros docentes. Como destacam Pimenta e Lima (2017, p. 12), 

[…]  os  professores  são  profissionais  essenciais  nos  processos  de  mudanças  das

sociedades.  Se forem deixados à margem, as decisões pedagógicas e curriculares

alheias, por mais interessantes que possam parecer, não se efetivam, não gerando

efeitos sobre o social. Por isso, é preciso investir na formação e no desenvolvimento

profissional dos professores.

Dentro  desse  processo  formativo,  o  conceito  de  ação  docente ganha  um  espaço

fundamental.  Segundo  Pimenta  e  Lima  (2017,  p.  29),  a ação  docente ocorre  quando  o

professor age na realidade através da educação. Entretanto, ninguém nasce professor, torna-se

professor.  Para  isso,  é  necessário  aprender  maneiras  de  agir,  ter  habilidades  e  didáticas

diversas,  entre  outros  aspectos.  Nesse  sentido,  a  universidade  pode,  portanto,  ofertar

disciplinas  de  didáticas,  metodologias,  fundamentos,  entre  outras,  que  trabalhem  o

desenvolvimento dos futuros docentes, levando-os ao estudo teórico e prático. Para as autoras

(2017, p. 30), 

[...] o papel das teorias é iluminar e oferecer instrumentos e esquemas para análise e

investigação que permitam questionar as práticas institucionalizadas e as ações dos

sujeitos e, ao mesmo tempo, pôr elas próprias em questionamento, uma vez que as

teorias são explicações sempre provisórias da realidade.

No entanto, Pimenta e Lima enfatizam que a ação docente não acontece na teoria ou na

prática isoladamente, mas sim na práxis, entendida como a articulação entre ambas.



A partir dessa reflexão, podemos considerar a importância dos projetos de extensão para

a formação de professores de filosofia. Neste contexto, destacamos o Programa Institucional

de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) como um projeto que oferece aos estudantes de

licenciatura em filosofia um espaço para integrar teoria e prática de forma crítica e reflexiva. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Em síntese, concluímos que, de acordo com Pimenta e Lima, a formação de professores

deve acontecer a partir da práxis, entendida como a articulação entre teoria e prática. Nesse

sentido,  os  futuros  professores  de filosofia  precisam não só estudar  teorias,  mas  também

vivenciar o ambiente escolar para que possam refletir sobre práticas de ensino. 

Além disso, segundo Aspis e Gallo, a filosofia é um exercício de constante indagação e

criação conceitual  sobre o mundo que nos  cerca.  Dessa forma,  a  disciplina  não pode ser

reduzida a um ensino de mera transmissão de história. Logo, os autores defendem a adoção de

uma didática  filosófica  por  parte  do professor,  que  ajude  o  aluno a  ser  criador  dos  seus

próprios conceitos em relação a sua vivência. 

Neste contexto, a universidade possui um papel fundamental na formação crítica desses

futuros docentes,  precisamente  para ajudá-los,  através  de disciplinas  teóricas  e  práticas,  a

adquirirem didáticas e metodologias que os auxiliem no ensino de filosofia. 

Portanto, o PIBID é uma política pública essencial para viabilizar a formação docente,

considerando que ele aproxima a educação superior e a educação básica, incentiva a carreira

docente, favorece a  práxis e, principalmente, oferece espaço para os estudantes envolvidos

pensarem sobre práticas de ensino, com o intuito de produzirem conhecimento filosófico e

pedagógico,  contribuindo,  por  conseguinte,  para  uma  educação  verdadeiramente

transformadora.



REFERÊNCIAS 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, DF: MEC, 2018. 

CERLETTI, Alejandro. O Ensino de Filosofia como Problema Filosófico. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 

2009.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia? São Paulo, SP: Editora 34, 2010. 

GARRIDO PIMENTA, Selma; SOCORRO LUCENA LIMA, Maria. Estágio e Docência. São Paulo, SP: 

Cortez, 2017.

HADOT, Pierre. O que é a filosofia antiga. São Paulo: Loyola, 2004.

SCHUTZ ALAN, Jenerton; SCHWENGBER LUÍS, Ivan. Sobre o ensinar e o aprender filosofia. Vitória, ES: 

Dossiê Filosofia e Educação, 2017. 

LIMA ASPIS, Renata; GALLO, Silvio. Ensinar Filosofia: Um Livro Para Professores. São Paulo: Atta Mídia e 

Educação, 2009.

PIBID: Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência. gov.br, 2014.




