
ROSTOS DA ANCESTRALIDADE: TRABALHANDO COM

MÁSCARAS NO ENSINO DAS RELIGIÕES DE MATRIZ AFRICANA1 

Amanda Silva de Lima 2

Aline Santana dos Santos 3

Edilson Santos da Silva 4

Maria Lavínia de Lima Gabriel Arcanjo 5

José Pereira de Sousa Júnior 6

RESUMO

O presente trabalho foi desenvolvido em turmas de 1° ano do ensino médio, nas escolas EREM Don
Vieira (Nazaré  da Mata) e  EREM João Cavalcante Petribú (Carpina),  ambas localizadas  na Mata
Norte do estado de Pernambuco. A proposta deste projeto se estruturou em uma oficina dividida em
duas partes – exposição e prática – que buscou apresentar as religiões de matriz africana dentro das
salas de aula da educação básica, trazendo para o chão da escola representações visuais dos orixás –
como Exú,  Oxum, Iemanjá  e Iansã – presentes nas obras do escultor Otávio Bahia.  Por meio da
exposição das máscaras do artista,  e  a posterior  reprodução destas  pelos alunos – que utilizaram,
sobretudo,  materiais  recicláveis –,  objetivamos promover  a valorização dos saberes ancestrais  das
religiões afro-brasileiras como parte integrante da cultura brasileira, saberes estes concomitantemente
silenciados por um sistema colonialista. Nesse sentido, a atividade proposta partiu, primeiramente, do
princípio da educação como prática de liberdade, conforme discute bell hooks (2013), que defende que
a  educação  deve  ser  crítica  e  engajada  com  a  transformação  social.  Além  disso,  começamos
entendendo,  como destaca  Nilma  Lino  Gomes  (2005),  que  a  escola  é  um espaço  estratégico  no
enfrentamento ao racismo e na afirmação das identidades negras. Portanto, a oficina, ao estimular o
diálogo  e  a  criação  artística,  buscou  atrelar  aos  estudantes  o  papel  de  sujeitos  produtores  do
conhecimento  e  protagonistas  do  movimento  antirracista.  Ademais,  do  ponto  de  vista  da  arte-
educação, buscamos uma abordagem triangular (ler, contextualizar e produzir), integrando a análise
estética,  referências  culturais  e  criação  artística,  como  sugere  Ana  Mae  Barbosa  (2010).  Nesse
espectro,  a  escolha  pelas  máscaras  de  Otávio  Bahia  possibilitou  aos  alunos  estabelecer  conexões
visuais,  promovendo  não  apenas  o  ensino  da  arte,  mas  também  o  reconhecimento  e  respeito  à
diversidade religiosa. 

Palavras-chave: Decolonização, Educação, Máscaras, Religiões afro-brasileiras.

1 Este  trabalho  é  resultado  de  um  projeto  de  extensão  desenvolvido  durante  as  atividades  do  Programa
Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência – PIBID, como fomento financeiro da Capes. 
2 Graduanda  do  Curso  de  Licenciatura  Plena  em  História  da  Universidade  de  Pernambuco  –  UPE,
amandasilvalimaa@gmail.com;
3 Graduanda  do  Curso  de  Licenciatura  Plena  em  História  da  Universidade  de  Pernambuco  -  UPE,
aline.ssantos2@upe.br;
4 Graduando  do  Curso  de  Licenciatura  Plena  em  História  da  Universidade  de  Pernambuco  –  UPE,
edilson.santossilva@upe.br
5 Graduanda  do  Curso  de  Licenciatura  Plena  em  História  da  Universidade  de  Pernambuco  -  UPE,
lavinia.arcanjo@upe.br;
6 Professor  orientador:  Doutor  em  História  pela  Universidade  Federal  de  Pernambuco  –  UFPE,
josepereira.junior@upe.br.



INTRODUÇÃO

Este projeto foi desenvolvido no âmbito do PIBID – Programa Institucional de Bolsa

de  Iniciação  à  Docência  –  e  aplicado  nas  instituições  EREM Don Vieira  e  EREM João

Cavalvanti  Petribú,  ambas escolas da rede estadual de Pernambuco,  situadas na região da

Mata Norte do estado. A iniciativa do projeto surge a partir da necessidade de promover uma

inserção efetiva do ensino de história e cultura afro-brasileira dentro dos currículos escolares.

A lei  10.639/2003, que determina a obrigatoriedade do ensino da história e cultura

afro-brasileira  nos  currículos  escolares  brasileiros,  foi,  certamente,  um  avanço  para  a

ampliação das discussões indispensáveis acerca da temática, sobretudo ao que concerne ao

chão  da  escola.  Entretanto,  é  sabido  que  o  efetivo  cumprimento  da  legislação  vem

encontrando entraves,  que vão desde a falta de formação docente adequada até o racismo

ainda intrincado na sociedade. Munanga salienta que “a escola brasileira ainda reproduz uma

visão  eurocêntrica  de  mundo,  na  qual  as  contribuições  africanas  são  sistematicamente

marginalizadas ou invisibilizadas” (Munanga, 2007, p. 17). Essa persistência de preconceitos

resulta  em diversos  desafios  para  a  efetivação  do ensino das  religiões  de matriz  africana

dentro das salas de aula da educação básica, cristalizando, assim, os silenciamentos sempre

relegados ao povo africano e seus descendentes, bem como a sua história e cultura.

Nesse  espectro,  consideramos  fundamental  que  as  práticas  pedagógicas  sejam

repensadas,  de forma a valorizar  os saberes ancestrais  africanos e,  assim,  romper com os

silenciamentos  históricos  há  muito  perpetuados.  Foi  a  partir  de  tais  concepções  que

planejamos e executamos a oficina Rostos da Ancestralidade, produto central deste trabalho.

A  oficina  foi  desenvolvida  em  duas  escolas  da  rede  estadual  de  ensino  do  estado  de

Pernambuco,  e  centrou  o trabalho foi  em turmas  de  1º  ano do ensino  médio,  mesclando

conteúdos das disciplinas de História e Arte. 

A atividade foi concebida e baseada a em uma metodologia que combinou teoria e

prática.  Para tal,  optamos  por  introduzir  os  conceitos  e  a  história  das  religiões  de  matriz

africanas a partir do trabalho do escultor Otávio Bahia7, cuja obra dialoga diretamente com a

estética  afro-brasileira  e  com  a  simbologia  dos  orixás.  Ao  trabalhar  com  representações
7 Escultor e artista plástico baiano que atuou com latente expressão entre as décadas de 1970 e 1990. Sua obra,
composta  sobretudo  por  máscaras,  esculturas  e  peças  em  madeira  e  cerâmica,  se  destaca  pela  profunda
valorização  das  raízes  afro-brasileiras  e  pela  representação  simbólica  das  religiões  de  matriz  africana,
expressando elementos centrais da cosmovisão africana como a ancestralidade, o sagrado e a ligação com os
orixás.  O artista teve um reconhecimento restrito em vida, mas sua obra tem ganhado importância no meio
acadêmico após seu falecimento em 2010. Parte do acervo de seu trabalho está concentrado no Museu Afro-
Brasileiro (MUAFRO), localizado no Recife.



visuais  de  divindades  como  Exu,  Oxum,  Iemanjá  e  Iansã,  buscamos  promover  o

reconhecimento das religiões afro-brasileiras como parte fundamental do patrimônio cultural

brasileiro,  indo  na  contramão,  portanto,  de  um  processo  de  exclusão  marcado  por

estigmatizações históricas. 

Para a estruturação do nosso trabalho,  entendemos que a arte,  enquanto linguagem

estética, simbólica e política, é um caminho fecundo para a abordagem das religiões de matriz

africana  na  sala  de  aula.  Ana  Mae  Barbosa  destaca  a  arte-educação  como  um  pilar

significativo  no  processo  de  aprendizagem  e  defende  que  a  partir  de  uma  abordagem

triangular,  articulando  “leitura  da  obra,  contextualização  cultural  e  produção  artística”  os

alunos  estarão  em condições  de  compreender  criticamente  os  códigos  visuais  e  produzir

significados próprios (Barbosa, 2010, p. 31). 

Aliado  a  isso,  fundamentamo-nos  nas  proposições  da  pesquisadora,  Nilma  Lino

Gomes, a qual destaca que “a escola é um espaço estratégico para o enfrentamento ao racismo

e para a afirmação das identidades negras” (Gomes, 2005, p. 49). Nesse sentido, a oficina

buscou constituir  uma prática  educativa  decolonial,  capaz  de  favorecer  a  valorização  das

culturas afro-brasileiras no ambiente escolar. Além disso, buscamos dialogar também com a

concepção de educação como prática da liberdade de bell hooks. De acordo com a autora, “a

educação deve ser um ato de transgressão, no qual se aprende a pensar criticamente e a se

engajar na transformação da realidade social” (hooks, 2013, p. 24). Partindo desta premissa,

os estudantes foram desafiados a assumir, dentro do projeto, o papel de sujeitos ativos a partir

de uma postura crítica e criativa,  e romeram com práticas transmissivas e coloniais  ainda

cristalizadas na sociedade brasileira.

Os  resultados  da  experiência  revelaram  que  a  abordagem  contribuiu  para  a

problematização  de  preconceitos  e  para  aflorar  o  interesse  dos  estudantes  acerca  do

conhecimento sobre a história e cultura afro-brasileira. Ao articular arte e ancestralidade, a

oficina promoveu aprendizagens significativas,  proporcionando um espaço de diálogo e de

reconhecimento  da  diversidade  religiosa.  Do  ponto  de  vista  epistemológico,  a  oficina

materializou as reflexões de Walter Mignolo (2008) e Boaventura de Sousa Santos (2007), ao

valorizar  os  saberes  historicamente  silenciados  pelo  colonialismo,  por  meio  do

reconhecimento de outros sistemas – como a simbologia das religiões de matriz africana –

como formas legítimas de conhecimento e expressão do mundo.

Portanto, entendemos que o trabalho com a arte de Otávio Bahia nas escolas constitui

não  apenas  um  recurso  didático,  mas  também  uma  prática  pedagógica  decolonial  e

emancipatória. Ao articular arte, cultura e religiosidade afro-brasileira, a oficina demonstrou



potencial  para  promover  aprendizagens  significativas,  ampliar  o  respeito  à  diversidade  e

contribuir para a efetivação da Lei 10.639/03.

METODOLOGIA 

A oficina  Rostos da Ancestralidade  foi desenvolvida por duas duplas do Programa

Institucional de Iniciação à Docência (PIBID), participantes do subprojeto de História – UPE

Mata Norte. A atividade foi pensada e trabalhada com alunos do 1º ano do ensino Médio,

como já salientado.

Considerando  que  o  trabalho  se  relaciona  a  processos  de  ensino-aprendizagem  e

vivências culturais, optamos por uma abordagem qualitativa. Tal escolha está em consonância

com as proposições de Bogdan e Biklen, para os quais a investigação qualitativa possibilita

compreender  os  significados  atribuídos  pelos  sujeitos  a  suas  práticas,  priorizando  a

interpretação  dos  fenômenos  em  seus  contextos  (Bogdan;  Biklen,  1994).  De  forma

complementar,  Minayo  afirma  que  a  pesquisa  qualitativa  “trabalha  com  o  universo  dos

significados, motivos, aspirações, crenças, valores e atitudes” (Minayo, 2001, p. 21), o que se

adequa ao  propósito  desta  experiência,  voltada  à  compreensão  dos  sentidos  e  percepções

atribuídos pelos estudantes às máscaras e às discussões sobre a religiosidade afro-brasileira,

em contraste com a produção de sínteses estatísticas.

Do ponto de vista prático, a oficina foi desenvolvida em três momentos articulados:

(1) apresentação e discussão das máscaras de Otávio Bahia, contextualizando a simbologia

dos orixás destacados – Exú, Iansã, Iemanjá e Oxum –, ressaltando a importância das religiões

afro-brasileiras  e  trabalhando  na  desconstrução  de  estigmas  pré-concebidos;  (2)  produção

artística dos estudantes, que recriaram o trabalho estético do escultor baiano de forma criativa

e  utilizando  materiais  recicláveis;  (3)  socialização  das  produções  em  uma  exposição  no

espaço escolar, em que os estudantes compartilharam seus trabalhos e reflexões. 

Para o acompanhamento e registro da experiência, nos valemos de uma estratégia de

observação participante, o que nos permitiu, como destaca Minayo, captar tanto os aspectos

objetivos  quanto  os  subjetivos  (Minayo,  2001).8 Além disso,  utilizamos  da  realização  de

registros fotográficos das atividades desenvolvidas – exposição, produção material e produção

artística final. Essas ferramentas nos possibilitaram sistematizar o processo, refletir sobre o

engajamento dos alunos e analisar os sentidos atribuídos às atividades.

8 Minayo destaca que os aspectos objetivos seriam a prática e organização, por exemplo, enquanto os aspectos
subjetivos seriam as reações e sentidos atribuídos pelos sujeitos.



REFERENCIAL TEÓRICO

O projeto Rostos da Ancestralidade teve como eixo central uma abordagem estética e

cultural,  sob  a  qual  buscamos  trabalhar  conceitos  como  ancestralidade  e  resistência,

promovendo a desconstrução de estereótipos e preconceitos historicamente associados a essas

tradições religiosas, além de contribuir para a efetivação da Lei 10.639/2003, que estabelece a

obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira e africana no currículo escolar.

Nesse sentido, a filosofia da ancestralidade constitui um ponto de partida fundamental.

Como aponta Oliveira (2012), a filosofa ancestral se constitui como um princípio capaz de

desestabilizar os padrões eurocêntricos ainda predominantes em nossa sociedade e valorizar

os saberes africanos e afro-brasileiros.   Ademais,  autores como Munanga (2005) e Muniz

Sodré  (1988),  enfatizam  que  a  ancestralidade  tem  se  configurado  historicamente  como

mecanismo  de  fortalecimento  identitário  e  como  estratégia  de  resistência  diante  das

perseguições religiosas e da marginalização social. 

Assim,  tais  epistemologias,  transmitidas  em  grande  medida  pela  oralidade,  como

destaca Santos (2023), encontram nas expressões artísticas, a exemplo das máscaras de Otávio

Bahia, formas concretas de preservação da memória e de atualização da resistência cultural.

Nessa perspectiva,  o projeto  Rostos da Ancestralidade ,  em congruência com as ideias da

filósofa brasileira Sueli Carneiro, configurou-se como um espaço pedagógico de transmissão

e ressignificação desses saberes, ao articular a simbologia das religiões afro-brasileiras com a

prática artística em sala de aula, possibilitando aos estudantes vivenciar a ancestralidade não

apenas como conteúdo teórico, mas como experiência estética, cultural,  de resistência e de

preservação da memória, fugindo a lógica do epistemicídio (Carneiro, 2005).

Outrossim,  mais  um  aspecto  relevante  explorado  durante  a  atividade  foi  a

compreensão da arte como patrimônio cultural. Para Funari (2007), a apropriação crítica do

patrimônio pode aproximar os estudantes  da pluralidade cultural  que compõe a sociedade

brasileira.  No entanto,  conforme problematiza Vergès (2023),  os museus modernos foram

historicamente  constituídos  como  espaços  coloniais,  que  muitas  vezes  transformaram

produções  africanas  e  afrodescendentes  em objetos  exóticos,  descontextualizados  de  suas

matrizes  culturais.  Assim,  ao  trazer  as  máscaras  de  Otávio  Bahia  para  o  espaço  escolar,

buscamos tensionar essas narrativas eurocêntricas,  valorizando a simbologia afro-brasileira

em  seu  contexto  próprio  e  reconhecendo-a  como  expressão  viva  de  ancestralidade  e

resistência.



A oficina, além disso, trilhou aprendizagens que ultrapassaram o campo estético. De

acordo com a  perspectiva  de  Ana Mae Barbosa (2010),  ao  articular  as  etapas  de leitura,

contextualização  e  produção,  a  atividade  promoveu  uma  experiência  de  arte-educação

significativa,  em  que  os  alunos  puderam  não  apenas  reproduzir  formas  visuais,  mas

compreender os sentidos culturais e históricos nelas implicados. Essa prática se alinhou ainda

ao que bell  hooks (2013) denomina educação como prática da liberdade,  uma vez que os

estudantes  foram  instigados  a  refletir  criticamente  sobre  preconceitos  internalizados,  a

transgredir visões hegemônicas e a se engajar em um processo de transformação de si e do

coletivo. A oficina, nesse sentido, transformou-se em um espaço de exercício da criticidade e

da emancipação, onde a arte foi mediadora de aprendizagens que extrapolaram o campo do

ensino formal, alcançando dimensões éticas e políticas da formação cidadã.

De forma complementar, a experiência concretizou as reflexões de Nilma Lino Gomes

(2005), que reconhece a escola como espaço estratégico de enfrentamento ao racismo e de

afirmação das identidades negras. Ao trabalhar com a simbologia das religiões afro-brasileiras

em  uma  dimensão  artística  e  pedagógica,  foi  possível,  portanto,  promover  o  respeito  à

diversidade religiosa e cultural, bem como combater visões estigmatizadas que historicamente

marginalizam essas tradições.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Este  projeto  se  concentrou  na  reflexão  acerca  da  importância  da  valorização  da

ancestralidade africana no espaço escolar, articulando o papel das religiões de matriz africana

e  sua  relevância  para  a  formação  identitária,  cultural  e  social  dos  estudantes.  Para  tanto,

buscamos demonstrar como além dessas teorias, o ideal prático de colocar artistas e autores

pretos no cotidiano escolar, efetiva, de maneira simples, um exemplo de quebra de paradigma

e se transforma em uma nova opção epistemológica para o ensino de história. 

O campo educacional percorre uma longa trajetória na busca pela promoção de uma

educação que valorize a liberdade e a emancipação dos sujeitos. Ao longo dos anos foram

diversas as iniciativas e tentativas de reinvenções  com o objetivo de construir  um espaço

acessível, diverso e, sobretudo, pautado no respeito. No entanto, quando se trata das religiões

de  matriz  africana  e  da  forma  como são  abordadas  no  chão  da  escola,  ainda  é  possível

perceber a permanência de uma visão marcada pelo preconceito e de um ensino que silencia

esses saberes em detrimento de uma lógica eurocêntrica colonialista (Mignolo, 2009). 



Em 2003 a Lei 10.639 se tornou um marco legal para a resistência do Movimento

Negro  que  lutou  pela  visibilidade  de  sua  história  e  cultura  dentro  das  salas  de  aula  da

educação  básica.  Entretanto,  por  mais  que  a  lei  torne  obrigatório  o  trabalho  com  estas

temáticas nos currículos escolares, um alto contingente de instituições continua a negligenciar

o conteúdo, tratando-o de forma supérflua ou mesmo retirando-o do planejamento das aulas.

Pesquisadores e pedagogos como Sueli Carneiro (2005), Lélia Gonzalez (1988), Paulo Freire

(1996)  e  bell  hooks  (2013)  defendem,  em  suas  obras,  a  importância  de  uma  educação

antirracista, inclusiva e comprometida com a transformação social. Esses autores ressaltam a

necessidade  de  construir  práticas  pedagógicas  que  valorizem  a  diversidade  étnico-racial,

reconheçam  a  ancestralidade  africana  como  fundamento  cultural  e  combatam  as

desigualdades  históricas.  No entanto,  permanece  o desafio de colocar  tais  concepções  em

prática, sobretudo quando muitos educadores ainda carecem de formação adequada sobre os

princípios da ancestralidade e o potencial emancipador da educação étnico-racial.

Durante o desenvolvimento da oficina Rostos da Ancestralidade, foi possível observar

que o contato dos estudantes com as máscaras de Otávio Bahia e com as narrativas sobre os

orixás possibilitou uma compreensão mais profunda do conceito de ancestralidade, tal como

definido por Lopes (2004) que apresenta seu sentido não apenas como memória coletiva, mas

como elo vivo entre o passado e o presente, entre o sagrado e o cotidiano. Nesse espectro, a

dinâmica das discussões em sala de aula revelou que, ao refletirem sobre a simbologia das

máscaras, os alunos passaram a reconhecer a ancestralidade como parte constitutiva de uma

visão de mundo em que o ser humano se entende em relação com a natureza, a comunidade e

o espiritual.

Essa vivência dialoga com o que Munanga (2005) identifica como ato de resistência,

ou  seja,  o  movimento  de  ocupar  espaços  historicamente  negados  à  população  negra  e

reafirmar, neles, as próprias tradições culturais. Ao trazer as religiões de matriz africana para

o ambiente escolar — espaço ainda permeado por silenciamentos –, a oficina instaurou um

gesto de presença e reivindicação simbólica. O espaço da escola, tradicionalmente dominado

por  uma  lógica  eurocêntrica,  transformou-se  em  território  de  reconhecimento  das  raízes

africanas que compõem a identidade brasileira.

Além disso, a experiência confirmou as proposições de Muniz Sodré (1988), segundo

as  quais  a  ancestralidade  atua  como um mecanismo de fortalecimento  identitário  e  como

estratégia  de  negociação  social  frente  às  estruturas  de  exclusão.  Ao confeccionarem suas

próprias  máscaras  e  refletirem  sobre  o  significado  dos  orixás,  os  estudantes  passaram a

compreender  que  a  arte,  a  espiritualidade  e  a  memória  se  entrelaçam  como  formas  de



resistência. Nesse sentido, o trabalho desenvolvido em sala de aula materializou, na prática, o

que os autores apontam como a potência política e cultural da ancestralidade – um movimento

de reconstrução simbólica e de valorização das heranças africanas no espaço escolar.

Ademais, durante a realização da oficina, tornou-se evidente o quanto a ausência de

representações da história e cultura afro-brasileira no chão da escola está relacionada ao que

Sueli Carneiro (2005) define como epistemicídio – a negação e o apagamento sistemático dos

saberes produzidos pelas populações negras e indígenas. Ao trazer para a sala de aula as obras

de Otávio Bahia, buscamos problematizar essa lógica excludente, utilizando a arte como um

veículo para a transmissão de conhecimentos e cosmologias tradicionalmente marginalizadas.

Ao trilhar este caminho, possibilitamos aos estudantes que estes reconhecessem outras formas

de pensar, sentir e narrar o mundo. Logo, a proposta da atividade mostrou-se fértil justamente

por  propiciar  o  contato  direto  com  esses  saberes,  muitas  vezes  ausentes  nos  materiais

didáticos.

Essa  experiência  dialoga  com  o  pensamento  de  Kabengele  Munanga  (2005),  que

afirma que a ancestralidade representa o elo fundador entre as gerações, uma memória viva

que é constantemente atualizada nas práticas culturais. As discussões em grupo e o processo

de criação das máscaras evidenciaram essa dimensão: ao reinterpretarem as figuras dos orixás,

os estudantes passaram a compreender o ancestral como criador, como origem simbólica e

espiritual que continua a habitar o presente. Dessa forma, o trabalho artístico transformou-se

em um exercício de rememoração e continuidade, reafirmando que o ato de lembrar e recriar

constitui, também, uma forma de resistência. Em suas palavras:  

Esse é um dado da africanidade,  essa questão da ancestralidade.  Está em todas as
sociedades  africanas,  em  todas  as  culturas  africanas.  O  que  é  um  ancestral?  O
ancestral nada mais é que um criador. Pode ser um ancestral feminino ou masculino,
dependendo da sociedade, se é uma sociedade matrilinear ou patrilinear. Quer dizer, o
ancestral é aquele que tem o estatuto de fundador, fundador do clã, da linhagem, que
foi uma personagem importante, que é a origem, a fundação, o fundador de tudo, da
nação, uma pessoa cuja memória é simplesmente rememorada, ritualizada em todos os
momentos (Munanga, 2005, p. 19). 

Portanto,  falar do ancestral  é falar  da memória,  uma memória tão vital  que,  ao se

incentivarem  ações  artísticas,  políticas,  sociais  e  culturais  voltadas  à  sua  preservação,

especialmente para que as novas gerações tenham acesso a esses saberes, está-se promovendo

um  verdadeiro  ato  de  resistência.  Trata-se  de  uma  resposta  necessária  diante  do  receio

constante de apagamento vivenciado por um povo cuja história tem sido sistematicamente

silenciada. Essa mesma lógica se aplica ao contexto do ensino básico, particularmente na sala



de aula,  espaço que muitas vezes reflete as burocracias impostas por uma elite  que busca

manter o controle social por meio da educação. Inserir esses temas no currículo escolar amplia

o repertório cultural de todos os alunos, permitindo o contato com realidades diversas e o

reconhecimento de diferentes identidades. Assim, como aponta Nilma Lino Gomes (2012),

essa abordagem possibilita a desconstrução de discursos e preconceitos incorporados desde

cedo e contribui para o combate ao ódio, favorecendo a valorização e a continuidade desses

conhecimentos ancestrais.

A partir dessas discussões, propomos refletir sobre a preservação da memória e dos

saberes ancestrais no ambiente escolar, especialmente por meio da arte e das manifestações

artísticas. Historicamente, a arte tem desempenhado um papel fundamental na resistência dos

povos negros, funcionando como ferramenta de afirmação identitária e de enfrentamento ao

racismo. No entanto, essas expressões artísticas muitas vezes ocupam uma posição marginal

no campo das epistemologias escolares, especialmente no ensino de história. Frequentemente,

elas  são  abordadas  apenas  em  datas  específicas  —  como  o  20  de  novembro,  Dia  da

Consciência Negra — e, mesmo assim, sob uma perspectiva limitada e, por vezes, marcada

por um viés racista, o que compromete o pleno aproveitamento de seu potencial pedagógico

(Carneiro, 2005).

Reduzir  datas  como o  20  de  novembro  apenas  à  temática  da  escravidão  significa

restringir  as  múltiplas  possibilidades  de  discutir  a  cultura  e  a  história  de  diversos  povos

africanos e afro-brasileiros, apagando a riqueza e a pluralidade de suas vivências (LOPES,

2004; MUNANGA, 2005). É necessário, portanto, ampliar essa abordagem, integrando essas

expressões  de  forma contínua  e  crítica  no currículo,  para  que contribuam de  fato  para  a

construção de uma educação antirracista e plural.

Nei  Lopes  em seus  livros  Enciclopédia  Brasileira  da Diáspora Africana (2004) e

Oitentáculos (2023) apresenta diferentes tradições da cultura africana, percorrendo uma trilha

que vai de poemas a danças,  cantos,  arquiteturas,  pinturas e entre muitos outros.  O autor

defende e nos dá alguns exemplos de como os meios de comunicação podem ser utilizados e

se transformar  em uma das múltiplas  formas de manter  esses conhecimentos  vivos como

importantes  meios  de  resistência.  A  abordagem  do  autor  se  relaciona  com  as  ideias  da

professora  Petronilha  Gonçalves  e  Silva,  presentes  na  obra  Aprender,  ensinar  e  relações

étnico-raciais no Brasil  (2007), na qual ela constata que é preciso romper sentimentos de

inferioridade impostos aos alunos pretos e pardos e com as hierarquias raciais arraigadas. A

proposta  é  formar  cidadãos  capazes  de  reconhecer  e  valorizar  as  diferentes  contribuições



históricas  feitas  pelos  povos afrodescendentes  e é impossível quando a educação anda de

mãos dadas com o preconceito ao incentivar essas amarras sociais. Segundo a autora:

A educação das relações étnico-raciais requer a valorização da história e cultura dos
povos  africanos  e  afro-brasileiros,  bem  como  o  compromisso  em  desconstruir
preconceitos, superar hierarquias raciais e formar cidadãos capazes de atuar em uma
sociedade democrática e plural. (Silva, 2007, p. 491).

Portanto, tentamos neste espaço apresentar como artistas, a exemplo de Otávio Bahia,9

são exemplos de como a arte se transforma em um instrumento de resistência e preservação

cultural.  Suas  produções  não  apenas  valorizam  a  ancestralidade  africana,  mas  também

contribuem para desconstruir estereótipos e combater o racismo religioso ainda presente na

sociedade.  Ao resgatar e atualizar símbolos, narrativas e memórias ligadas às religiões de

matriz africana, dentro da escola é possível demonstrar que os heróis presentes na história

nunca foram todos brancos e  europeus,  além de demonstrar  a  riqueza  cultural  dos  povos

presentes em cada ladrilho das ruas nas cidades e que não são percebidos até agora. Logo, ao

confeccionar as máscaras – com materiais recicláveis, como papelão, tecidos, tampinhas de

garrafa  PET  e  tintas  –  os  alunos  demonstraram  criatividade  e  trabalharam  com  a

ressignificação de recursos acessíveis. A culminância que ocorreu com a exposição escolar,

não apenas socializou os trabalhos, mas constituiu um momento de celebração coletiva da

ancestralidade e de diálogo entre arte, cultura e identidade. Observou-se, nesse processo, que

os  estudantes  não  só  aprenderam  conteúdos  específicos,  mas  também  passaram  a  se

reconhecer como sujeitos ativos e protagonistas de uma prática pedagógica decolonial.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O projeto  Rostos da Ancestralidade evidenciou o potencial da arte como ferramenta

pedagógica  para  inserir  no  espaço  escolar  temáticas  historicamente  silenciadas  e

estigmatizadas, como as religiões de matriz africana e os saberes ancestrais afro-brasileiros. A

experiência  demonstrou  que,  ao  articular  arte,  história  e  cultura,  é  possível  desconstruir

estereótipos,  combater  preconceitos  e  ampliar  a  valorização  da  diversidade  cultural  e

religiosa.

A oficina mostrou ainda que a ausência desses conteúdos no currículo contribui para a

manutenção  de  práticas  discriminatórias,  enquanto  sua  presença  favorece  a  formação  de
9 Citamos apenas  o escultor  por ser  o  produtor  das  obras  trabalhadas  durante o projeto.  Entretanto,  para  o
trabalho  na  sala  de  aula  variados  artistas  podem ser  utilizados  como Jeff  Alan,  Grada  Kilomba,  Diogum,
Amoako Boafo, dentre tantas outras possibilidades.



sujeitos críticos e respeitosos da pluralidade. Nesse sentido, como já salientado, o trabalho

dialogou com a perspectiva da educação antirracista (Gomes, 2005) e com a concepção de

educação como prática da liberdade (hooks, 2013), reforçando o papel da escola como espaço

estratégico de enfrentamento ao racismo e de afirmação identitária.

Conclui-se, portanto,  que as obras do escultor Otávio Bahia configuram uma fonte

didática fecunda para o ensino da cultura afro-brasileira, possibilitando tanto a valorização

estética  quanto  histórica  dessas  tradições.  Além  de  contribuir  para  a  efetivação  da  Lei

10.639/03,  iniciativas  como  esta  se  constituem  como  práticas  pedagógicas  decoloniais  e

emancipatórias, capazes de preparar os jovens para uma convivência ética e respeitosa diante

da diversidade cultural e religiosa.

REFERÊNCIAS 

BARBOSA, Ana Mae. A imagem no ensino da arte. 9. ed. São Paulo: Perspectiva, 2010.

BOGDAN, Robert; BIKLEN, SARI Knopp.  Investigação qualitativa em educação: uma
introdução à teoria e aos métodos. Porto: Porto Editora, 1994.

Brasil. Ministério da Educação.  Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das
Relações  Étnico-Raciais  e  para  o  Ensino  de  História  e  Cultura  Afro-Brasileira  e
Africana. Brasília: SECAD, 2004.

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser: o projeto do epistemicídio. Tese
(Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005.

FREIRE,  Paulo.  Pedagogia  da  autonomia: saberes  necessários  à  prática  educativa.  São
Paulo: Paz e Terra, 1996.

FUNARI, Pedro Paulo Abreu. Arqueologia, patrimônio e educação. Campinas: Contexto,
2007.

GOMES,  Nilma  Lino.  Educação  e  relações  raciais:  identidades  e  políticas  públicas  no
Brasil. 2. ed. Brasília: MEC; SECAD, 2005.

GOMES, Nilma Lino.  Educação,  cultura e inclusão: reflexões  sobre políticas  e práticas
antirracistas. São Paulo: Editora Pioneira, 2012.

GONZALEZ, Lélia.  A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro,
Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69–82, jan./jun. 1988.

hooks, bell.  Ensinando a transgredir:  a educação como prática da liberdade. Trad. Sandra
Regina Haydu. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013.



LOPES, Nei. Enciclopédia Brasileira da Diáspora Africana. São Paulo: Selo Negro, 2004.

LOPES, Nei. Oitentáculos. São Paulo: Record, 2023. Munanga, Kabengele. Rediscutindo a
mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus identidade negra. 2. ed. Belo Horizonte:
Autêntica, 2005.

MIGNOLO,  Walter.  Epistemologia  do  Sul  e  pensamento  decolonial:  um  manifesto.  In:
SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula (org.).  Epistemologias do Sul. São
Paulo: Cortez, 2009.

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 18.
ed. Petrópolis: Vozes, 2001.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus
identidade negra. Petrópolis: Vozes, 2003.

MUNANGA, Kabengele. Africanidades e educação: ancestralidade africana e afro-brasileira.
In:  MUNANGA,  Kabengele  (Org.).  Superando  o  racismo  na  escola. 2.  ed.  Brasília:
MEC/SECAD, 2005. p. 15-34.

SODRÉ, Muniz.  O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrópolis: Vozes,
1988.

PAHIM, Regina. Arte e cultura africana na escola: experiências e possibilidades. In: Santos,
Sônia Beatriz dos (org.). Africanidades e relações raciais na escola: saberes que fortalecem
identidades. Brasília: MEC/SECAD, 2005. p. 79–101.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.

SANTOS,  Boaventura  de  Sousa.  A  universidade  no  século  XXI:  para  uma  reforma
democrática e emancipatória da universidade. 7. ed. São Paulo: Cortez, 2007.

SANTOS, Sônia Beatriz dos (org.). Africanidades e relações raciais na escola: saberes que
fortalecem identidades. Brasília: MEC/SECAD, 2005.

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Educação para as relações étnico-raciais no Brasil:
marco legal e orientações curriculares. In: SANTOS, Sônia Beatriz dos (org.). Africanidades
e relações raciais na escola:  saberes que fortalecem identidades. Brasília:  MEC/SECAD,
2005. p. 25–45.

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no Brasil.
Educação, Porto Alegre, v. 30, n. 3, p. 489-506, set./dez. 2007.

VERGÈS, Françoise. Decolonizar o Museu: Programa de Desordem Absoluta. Tradução de
Pedro Elói Duarte. São Paulo: Ubu Editora, 1. ed., 2023.


