=pix

ENALIC

X Encontro Nacional das Licenciaturas
IX Semindario Nacional do PIBID

ROSTOS DA ANCESTRALIDADE: TRABALHANDO COM
MASCARAS NO ENSINO DAS RELIGIOES DE MATRIZ AFRICANA'

Amanda Silva de Lima ?

Aline Santana dos Santos *

Edilson Santos da Silva *

Maria Lavinia de Lima Gabriel Arcanjo °
José Pereira de Sousa Junior °

RESUMO

O presente trabalho foi desenvolvido em turmas de 1° ano do ensino médio, nas escolas EREM Don
Vieira (Nazaré da Mata) e EREM Jodao Cavalcante Petribi (Carpina), ambas localizadas na Mata
Norte do estado de Pernambuco. A proposta deste projeto se estruturou em uma oficina dividida em
duas partes — exposicdo e pratica — que buscou apresentar as religioes de matriz africana dentro das
salas de aula da educacgdo baésica, trazendo para o chdo da escola representacoes visuais dos orixas —
como Exid, Oxum, Iemanjd e lansd — presentes nas obras do escultor Otavio Bahia. Por meio da
exposicao das mascaras do artista, e a posterior reproducdo destas pelos alunos — que utilizaram,
sobretudo, materiais reciclaveis —, objetivamos promover a valorizacdo dos saberes ancestrais das
religides afro-brasileiras como parte integrante da cultura brasileira, saberes estes concomitantemente
silenciados por um sistema colonialista. Nesse sentido, a atividade proposta partiu, primeiramente, do
principio da educacdo como pratica de liberdade, conforme discute bell hooks (2013), que defende que
a educacdo deve ser critica e engajada com a transformacdo social. Além disso, comecamos
entendendo, como destaca Nilma Lino Gomes (2005), que a escola é um espaco estratégico no
enfrentamento ao racismo e na afirmacdo das identidades negras. Portanto, a oficina, ao estimular o
didlogo e a criacdo artistica, buscou atrelar aos estudantes o papel de sujeitos produtores do
conhecimento e protagonistas do movimento antirracista. Ademais, do ponto de vista da arte-
educacdo, buscamos uma abordagem triangular (ler, contextualizar e produzir), integrando a andlise
estética, referéncias culturais e criacdo artistica, como sugere Ana Mae Barbosa (2010). Nesse
espectro, a escolha pelas mascaras de Otavio Bahia possibilitou aos alunos estabelecer conexdes
visuais, promovendo ndo apenas o ensino da arte, mas também o reconhecimento e respeito a
diversidade religiosa.

Palavras-chave: Decolonizacdo, Educacdo, Mascaras, Religides afro-brasileiras.

e

! Este trabalho é resultado de um projeto de extensdo desenvolvido durante as atividades do Programa
Institucional de Bolsas de Iniciagdo a Docéncia — PIBID, como fomento financeiro da Capes.

2 Graduanda do Curso de Licenciatura Plena em Histéria da Universidade de Pernambuco — UPE,
amandasilvalimaa@gmail.com;

% Graduanda do Curso de Licenciatura Plena em Histéria da Universidade de Pernambuco - UPE,
aline.ssantos2@upe.br;

4 Graduando do Curso de Licenciatura Plena em Histéria da Universidade de Pernambuco — UPE,
edilson.santossilva@upe.br

> Graduanda do Curso de Licenciatura Plena em Histéria da Universidade de Pernambuco - UPE,
lavinia.arcanjo@upe.br;

® Professor orientador: Doutor em Histéria pela Universidade Federal de Pernambuco — UFPE,
josepereira.junior@upe.br.

e+ 1= +




=pix

ENALIC

INTRODUQAO X Encontro Nacional das Licenciaturas

IX Semindario Nacional do PIBID

Este projeto foi desenvolvido no ambito do PIBID — Programa Institucional de Bolsa
de Iniciacdo a Docéncia — e aplicado nas instituicoes EREM Don Vieira e EREM Joao
Cavalvanti Petribi, ambas escolas da rede estadual de Pernambuco, situadas na regido da
Mata Norte do estado. A iniciativa do projeto surge a partir da necessidade de promover uma
insercao efetiva do ensino de historia e cultura afro-brasileira dentro dos curriculos escolares.

A lei 10.639/2003, que determina a obrigatoriedade do ensino da historia e cultura
afro-brasileira nos curriculos escolares brasileiros, foi, certamente, um avanco para a
ampliacdo das discussoes indispensaveis acerca da tematica, sobretudo ao que concerne ao
chdo da escola. Entretanto, é sabido que o efetivo cumprimento da legislagio vem
encontrando entraves, que vao desde a falta de formacdo docente adequada até o racismo
ainda intrincado na sociedade. Munanga salienta que “a escola brasileira ainda reproduz uma
visdo eurocéntrica de mundo, na qual as contribui¢cGes africanas sdo sistematicamente
marginalizadas ou invisibilizadas” (Munanga, 2007, p. 17). Essa persisténcia de preconceitos
resulta em diversos desafios para a efetivacdo do ensino das religides de matriz africana
dentro das salas de aula da educacdo basica, cristalizando, assim, os silenciamentos sempre
relegados ao povo africano e seus descendentes, bem como a sua historia e cultura.

Nesse espectro, consideramos fundamental que as praticas pedagégicas sejam
repensadas, de forma a valorizar os saberes ancestrais africanos e, assim, romper com o0s
silenciamentos histéricos ha muito perpetuados. Foi a partir de tais concepgdes que
planejamos e executamos a oficina Rostos da Ancestralidade, produto central deste trabalho.
A oficina foi desenvolvida em duas escolas da rede estadual de ensino do estado de
Pernambuco, e centrou o trabalho foi em turmas de 1° ano do ensino médio, mesclando
conteudos das disciplinas de Histdria e Arte.

A atividade foi concebida e baseada a em uma metodologia que combinou teoria e
pratica. Para tal, optamos por introduzir os conceitos e a historia das religides de matriz
africanas a partir do trabalho do escultor Otavio Bahia’, cuja obra dialoga diretamente com a

estética afro-brasileira e com a simbologia dos orixas. Ao trabalhar com representagoes

7 Escultor e artista plastico baiano que atuou com latente expressdo entre as décadas de 1970 e 1990. Sua obra,
composta sobretudo por madscaras, esculturas e pecas em madeira e ceramica, se destaca pela profunda
valorizacdo das raizes afro-brasileiras e pela representacdao simbodlica das religides de matriz africana,
expressando elementos centrais da cosmovisdo africana como a ancestralidade, o sagrado e a ligacdo com os
orixas. O artista teve um reconhecimento restrito em vida, mas sua obra tem ganhado importancia no meio
académico apds seu falecimento em 2010. Parte do acervo de seu trabalho estd concentrado no Museu Afro-
Brasileiro (MUAFRO), localizado no Recife.

-




visuais de divindades comoEN)Aana‘a:e lansa, buscamos promover o

reconhecimento das religides afro-brasileirasi eomenparte: fundamental do patriménio cultural
IX Semindrio Nacional do FIBID

brasileiro, indo na contramdo, portanto, de um processo de exclusao marcado por

estigmatizagoOes historicas.

Para a estruturacao do nosso trabalho, entendemos que a arte, enquanto linguagem
estética, simbdlica e politica, é um caminho fecundo para a abordagem das religides de matriz
africana na sala de aula. Ana Mae Barbosa destaca a arte-educacdo como um pilar
significativo no processo de aprendizagem e defende que a partir de uma abordagem
triangular, articulando “leitura da obra, contextualizacdo cultural e produgdo artistica” os
alunos estardo em condi¢Oes de compreender criticamente os coédigos visuais e produzir
significados préprios (Barbosa, 2010, p. 31).

Aliado a isso, fundamentamo-nos nas proposicoes da pesquisadora, Nilma Lino
Gomes, a qual destaca que “a escola é um espago estratégico para o enfrentamento ao racismo
e para a afirmacdo das identidades negras” (Gomes, 2005, p. 49). Nesse sentido, a oficina
buscou constituir uma pratica educativa decolonial, capaz de favorecer a valorizacdo das
culturas afro-brasileiras no ambiente escolar. Além disso, buscamos dialogar também com a
concepc¢ao de educacdo como pratica da liberdade de bell hooks. De acordo com a autora, “a
educacdo deve ser um ato de transgressao, no qual se aprende a pensar criticamente e a se
engajar na transformacdo da realidade social” (hooks, 2013, p. 24). Partindo desta premissa,
os estudantes foram desafiados a assumir, dentro do projeto, o papel de sujeitos ativos a partir
de uma postura critica e criativa, e romeram com praticas transmissivas e coloniais ainda
cristalizadas na sociedade brasileira.

Os resultados da experiéncia revelaram que a abordagem contribuiu para a
problematizacdo de preconceitos e para aflorar o interesse dos estudantes acerca do
conhecimento sobre a histéria e cultura afro-brasileira. Ao articular arte e ancestralidade, a
oficina promoveu aprendizagens significativas, proporcionando um espaco de didlogo e de
reconhecimento da diversidade religiosa. Do ponto de vista epistemoldgico, a oficina
materializou as reflexdes de Walter Mignolo (2008) e Boaventura de Sousa Santos (2007), ao
valorizar o0s saberes historicamente silenciados pelo colonialismo, por meio do
reconhecimento de outros sistemas — como a simbologia das religides de matriz africana —
como formas legitimas de conhecimento e expressdao do mundo.

Portanto, entendemos que o trabalho com a arte de Otavio Bahia nas escolas constitui
ndo apenas um recurso didatico, mas também uma pratica pedagdgica decolonial e

emancipatéria. Ao articular arte, cultura e religiosidade afro-brasileira, a oficina demonstrou




=hix

potencial para promover apre[EN Ahle'npliar o respeito a diversidade e

contribuir para a efetivacdo da LeEth639403a! das Licenciaturas
IX semindrio Nacional do PIBID

METODOLOGIA

A oficina Rostos da Ancestralidade foi desenvolvida por duas duplas do Programa
Institucional de Iniciacdo a Docéncia (PIBID), participantes do subprojeto de Historia — UPE
Mata Norte. A atividade foi pensada e trabalhada com alunos do 1° ano do ensino Médio,
como ja salientado.

Considerando que o trabalho se relaciona a processos de ensino-aprendizagem e
vivéncias culturais, optamos por uma abordagem qualitativa. Tal escolha esta em consonancia
com as proposicoes de Bogdan e Biklen, para os quais a investigacdo qualitativa possibilita
compreender os significados atribuidos pelos sujeitos a suas praticas, priorizando a
interpretacdo dos fendmenos em seus contextos (Bogdan; Biklen, 1994). De forma
complementar, Minayo afirma que a pesquisa qualitativa “trabalha com o universo dos
significados, motivos, aspiracées, crengas, valores e atitudes” (Minayo, 2001, p. 21), o que se
adequa ao propdsito desta experiéncia, voltada a compreensdo dos sentidos e percepcoes
atribuidos pelos estudantes as mascaras e as discussdes sobre a religiosidade afro-brasileira,
em contraste com a producdo de sinteses estatisticas.

Do ponto de vista pratico, a oficina foi desenvolvida em trés momentos articulados:
(1) apresentacdo e discussdo das mascaras de Otavio Bahia, contextualizando a simbologia
dos orixas destacados — Ext, lansd, Iemanja e Oxum —, ressaltando a importancia das religides
afro-brasileiras e trabalhando na desconstrucao de estigmas pré-concebidos; (2) producao
artistica dos estudantes, que recriaram o trabalho estético do escultor baiano de forma criativa
e utilizando materiais reciclaveis; (3) socializacdo das producées em uma exposi¢do no
espaco escolar, em que os estudantes compartilharam seus trabalhos e reflexdes.

Para o acompanhamento e registro da experiéncia, nos valemos de uma estratégia de
observacgao participante, o que nos permitiu, como destaca Minayo, captar tanto 0os aspectos
objetivos quanto os subjetivos (Minayo, 2001).® Além disso, utilizamos da realizacdo de
registros fotograficos das atividades desenvolvidas — exposicdo, produgdo material e producao
artistica final. Essas ferramentas nos possibilitaram sistematizar o processo, refletir sobre o

engajamento dos alunos e analisar os sentidos atribuidos as atividades.

8 Minayo destaca que os aspectos objetivos seriam a pratica e organizagdo, por exemplo, enquanto os aspectos
subjetivos seriam as reacdes e sentidos atribuidos pelos sujeitos.




EN%C

REFERENCIAL TE()RICO X Encontro Nacional das Licenciaturas

IX Semindario Nacional do PIBID

O projeto Rostos da Ancestralidade teve como eixo central uma abordagem estética e
cultural, sob a qual buscamos trabalhar conceitos como ancestralidade e resisténcia,
promovendo a desconstrucao de estere6tipos e preconceitos historicamente associados a essas
tradigOes religiosas, além de contribuir para a efetivacdo da Lei 10.639/2003, que estabelece a
obrigatoriedade do ensino da histodria e cultura afro-brasileira e africana no curriculo escolar.

Nesse sentido, a filosofia da ancestralidade constitui um ponto de partida fundamental.
Como aponta Oliveira (2012), a filosofa ancestral se constitui como um principio capaz de
desestabilizar os padrdes eurocéntricos ainda predominantes em nossa sociedade e valorizar
os saberes africanos e afro-brasileiros. Ademais, autores como Munanga (2005) e Muniz
Sodré (1988), enfatizam que a ancestralidade tem se configurado historicamente como
mecanismo de fortalecimento identitdirio e como estratégia de resisténcia diante das
perseguicdes religiosas e da marginalizacdo social.

Assim, tais epistemologias, transmitidas em grande medida pela oralidade, como
destaca Santos (2023), encontram nas expressoes artisticas, a exemplo das mascaras de Otavio
Bahia, formas concretas de preservacdo da memoria e de atualizacdo da resisténcia cultural.
Nessa perspectiva, o projeto Rostos da Ancestralidade , em congruéncia com as ideias da
filosofa brasileira Sueli Carneiro, configurou-se como um espaco pedagogico de transmissao
e ressignificacdo desses saberes, ao articular a simbologia das religides afro-brasileiras com a
pratica artistica em sala de aula, possibilitando aos estudantes vivenciar a ancestralidade nao
apenas como contetido tedrico, mas como experiéncia estética, cultural, de resisténcia e de
preservacao da memoria, fugindo a l6gica do epistemicidio (Carneiro, 2005).

Outrossim, mais um aspecto relevante explorado durante a atividade foi a
compreensdo da arte como patrimonio cultural. Para Funari (2007), a apropriagao critica do
patrimonio pode aproximar os estudantes da pluralidade cultural que compde a sociedade
brasileira. No entanto, conforme problematiza Verges (2023), os museus modernos foram
historicamente constituidos como espagos coloniais, que muitas vezes transformaram
producdes africanas e afrodescendentes em objetos exoticos, descontextualizados de suas
matrizes culturais. Assim, ao trazer as mascaras de Otavio Bahia para o espaco escolar,
buscamos tensionar essas narrativas eurocéntricas, valorizando a simbologia afro-brasileira
em seu contexto proprio e reconhecendo-a como expressdo viva de ancestralidade e

resisténcia.

-




=hiX

A oficina, além disso, tENAtnleltrapassaram 0 campo estético. De

acordo com a perspectiva de Aqia-MaecBarbesa=(204¢), ao articular as etapas de leitura,
IX Semindrio Nacional do PIBID

contextualizacdo e producdo, a atividade promoveu uma experiéncia de arte-educacao
significativa, em que os alunos puderam ndo apenas reproduzir formas visuais, mas
compreender os sentidos culturais e histéricos nelas implicados. Essa pratica se alinhou ainda
ao que bell hooks (2013) denomina educacdo como pratica da liberdade, uma vez que os
estudantes foram instigados a refletir criticamente sobre preconceitos internalizados, a
transgredir visoes hegemonicas e a se engajar em um processo de transformacgdo de si e do
coletivo. A oficina, nesse sentido, transformou-se em um espago de exercicio da criticidade e
da emancipacdo, onde a arte foi mediadora de aprendizagens que extrapolaram o campo do
ensino formal, alcancando dimensdes éticas e politicas da formacdo cidada.

De forma complementar, a experiéncia concretizou as reflexdes de Nilma Lino Gomes
(2005), que reconhece a escola como espaco estratégico de enfrentamento ao racismo e de
afirmacdo das identidades negras. Ao trabalhar com a simbologia das religides afro-brasileiras
em uma dimensdo artistica e pedagogica, foi possivel, portanto, promover o respeito a
diversidade religiosa e cultural, bem como combater visdes estigmatizadas que historicamente

marginalizam essas tradicdes.
RESULTADOS E DISCUSSAO

Este projeto se concentrou na reflexdo acerca da importancia da valorizagdo da
ancestralidade africana no espaco escolar, articulando o papel das religides de matriz africana
e sua relevancia para a formacdo identitaria, cultural e social dos estudantes. Para tanto,
buscamos demonstrar como além dessas teorias, o ideal pratico de colocar artistas e autores
pretos no cotidiano escolar, efetiva, de maneira simples, um exemplo de quebra de paradigma
e se transforma em uma nova op¢ao epistemoldgica para o ensino de histéria.

O campo educacional percorre uma longa trajetéria na busca pela promog¢do de uma
educacdo que valorize a liberdade e a emancipacdo dos sujeitos. Ao longo dos anos foram
diversas as iniciativas e tentativas de reinvencdes com o objetivo de construir um espaco
acessivel, diverso e, sobretudo, pautado no respeito. No entanto, quando se trata das religioes
de matriz africana e da forma como sdo abordadas no chiao da escola, ainda é possivel
perceber a permanéncia de uma visdao marcada pelo preconceito e de um ensino que silencia

esses saberes em detrimento de uma l6gica eurocéntrica colonialista (Mignolo, 2009).




Em 2003 a Lei 10.639 ENJA[EI@ para a resisténcia do Movimento

Negro que lutou pela visibilidade-ode rsaanduistdriaciereultura dentro das salas de aula da
IX Semindrio Nacional do PIBID

educacdo basica. Entretanto, por mais que a lei torne obrigatorio o trabalho com estas

tematicas nos curriculos escolares, um alto contingente de institui¢des continua a negligenciar
o contetdo, tratando-o de forma supérflua ou mesmo retirando-o do planejamento das aulas.
Pesquisadores e pedagogos como Sueli Carneiro (2005), Lélia Gonzalez (1988), Paulo Freire
(1996) e bell hooks (2013) defendem, em suas obras, a importdncia de uma educacdo
antirracista, inclusiva e comprometida com a transformacao social. Esses autores ressaltam a
necessidade de construir praticas pedagdgicas que valorizem a diversidade étnico-racial,
reconhecam a ancestralidade africana como fundamento cultural e combatam as
desigualdades histdricas. No entanto, permanece o desafio de colocar tais concepgdes em
pratica, sobretudo quando muitos educadores ainda carecem de formacdo adequada sobre os
principios da ancestralidade e o potencial emancipador da educacdo étnico-racial.

Durante o desenvolvimento da oficina Rostos da Ancestralidade, foi possivel observar
que o contato dos estudantes com as mascaras de Otavio Bahia e com as narrativas sobre os
orixas possibilitou uma compreensdao mais profunda do conceito de ancestralidade, tal como
definido por Lopes (2004) que apresenta seu sentido ndo apenas como memoria coletiva, mas
como elo vivo entre o passado e o presente, entre o sagrado e o cotidiano. Nesse espectro, a
dindmica das discussdes em sala de aula revelou que, ao refletirem sobre a simbologia das
mascaras, 0s alunos passaram a reconhecer a ancestralidade como parte constitutiva de uma
visdo de mundo em que o ser humano se entende em relacdo com a natureza, a comunidade e
0 espiritual.

Essa vivéncia dialoga com o que Munanga (2005) identifica como ato de resisténcia,
ou seja, o movimento de ocupar espacos historicamente negados a populacdo negra e
reafirmar, neles, as proprias tradi¢des culturais. Ao trazer as religides de matriz africana para
o ambiente escolar — espaco ainda permeado por silenciamentos —, a oficina instaurou um
gesto de presenca e reivindicacdo simbolica. O espaco da escola, tradicionalmente dominado
por uma légica eurocéntrica, transformou-se em territério de reconhecimento das raizes
africanas que compdem a identidade brasileira.

Além disso, a experiéncia confirmou as proposi¢cdes de Muniz Sodré (1988), segundo
as quais a ancestralidade atua como um mecanismo de fortalecimento identitario e como
estratégia de negociacdo social frente as estruturas de exclusdo. Ao confeccionarem suas
proprias mascaras e refletirem sobre o significado dos orixds, os estudantes passaram a

compreender que a arte, a espiritualidade e a memoria se entrelacam como formas de




=hix

resisténcia. Nesse sentido, o traEN A\ll‘@ de aula materializou, na prética, o

que 0s autores apontam como a potencia'politiea e-euttural da ancestralidade — um movimento
IX Semmunu Nacional do PIBID
de reconstrucao simbdlica e de valorizagdo das herangas africanas no espago escolar.

Ademais, durante a realizagdo da oficina, tornou-se evidente o quanto a auséncia de
representacdes da historia e cultura afro-brasileira no chdo da escola esta relacionada ao que
Sueli Carneiro (2005) define como epistemicidio — a negacdo e o apagamento sistematico dos
saberes produzidos pelas populacGes negras e indigenas. Ao trazer para a sala de aula as obras
de Otavio Bahia, buscamos problematizar essa logica excludente, utilizando a arte como um
veiculo para a transmissdao de conhecimentos e cosmologias tradicionalmente marginalizadas.
Ao trilhar este caminho, possibilitamos aos estudantes que estes reconhecessem outras formas
de pensar, sentir e narrar o mundo. Logo, a proposta da atividade mostrou-se fértil justamente
por propiciar o contato direto com esses saberes, muitas vezes ausentes nos materiais
didaticos.

Essa experiéncia dialoga com o pensamento de Kabengele Munanga (2005), que
afirma que a ancestralidade representa o elo fundador entre as geracdes, uma memoria viva
que é constantemente atualizada nas praticas culturais. As discussdes em grupo e 0 processo
de criacdo das mascaras evidenciaram essa dimensdo: ao reinterpretarem as figuras dos orixas,
os estudantes passaram a compreender o ancestral como criador, como origem simbolica e
espiritual que continua a habitar o presente. Dessa forma, o trabalho artistico transformou-se
em um exercicio de rememoracdo e continuidade, reafirmando que o ato de lembrar e recriar

constitui, também, uma forma de resisténcia. Em suas palavras:

Esse é um dado da africanidade, essa questdo da ancestralidade. Estd em todas as
sociedades africanas, em todas as culturas africanas. O que é um ancestral? O
ancestral nada mais é que um criador. Pode ser um ancestral feminino ou masculino,
dependendo da sociedade, se é uma sociedade matrilinear ou patrilinear. Quer dizer, o
ancestral é aquele que tem o estatuto de fundador, fundador do cl3, da linhagem, que
foi uma personagem importante, que é a origem, a fundagdo, o fundador de tudo, da
nacao, uma pessoa cuja memoria é simplesmente rememorada, ritualizada em todos os
momentos (Munanga, 2005, p. 19).

Portanto, falar do ancestral é falar da memoria, uma memoria tdo vital que, ao se
incentivarem acOes artisticas, politicas, sociais e culturais voltadas a sua preservacao,
especialmente para que as novas geracoes tenham acesso a esses saberes, esta-se promovendo
um verdadeiro ato de resisténcia. Trata-se de uma resposta necessaria diante do receio

constante de apagamento vivenciado por um povo cuja histéria tem sido sistematicamente

silenciada. Essa mesma logica se aplica ao contexto do ensino basico, particularmente na sala




=hiX

de aula, espaco que muitas VeE N Anlleclmpostas por uma elite que busca

manter o controle social por meio decedueagaoiknserirtesses temas no curriculo escolar amplia
IX Semmuno Nacional do PIBID

o repertdrio cultural de todos os alunos, permitindo o contato com realidades diversas e o

reconhecimento de diferentes identidades. Assim, como aponta Nilma Lino Gomes (2012),

essa abordagem possibilita a desconstrucao de discursos e preconceitos incorporados desde

cedo e contribui para o combate ao édio, favorecendo a valorizacao e a continuidade desses

conhecimentos ancestrais.

A partir dessas discussdes, propomos refletir sobre a preservacdo da memoria e dos
saberes ancestrais no ambiente escolar, especialmente por meio da arte e das manifestacdes
artisticas. Historicamente, a arte tem desempenhado um papel fundamental na resisténcia dos
povos negros, funcionando como ferramenta de afirmagao identitaria e de enfrentamento ao
racismo. No entanto, essas expressoes artisticas muitas vezes ocupam uma posi¢ao marginal
no campo das epistemologias escolares, especialmente no ensino de histéria. Frequentemente,
elas sdo abordadas apenas em datas especificas — como o 20 de novembro, Dia da
Consciéncia Negra — e, mesmo assim, sob uma perspectiva limitada e, por vezes, marcada
por um viés racista, o que compromete o pleno aproveitamento de seu potencial pedagogico
(Carneiro, 2005).

Reduzir datas como o 20 de novembro apenas a temadtica da escraviddo significa
restringir as multiplas possibilidades de discutir a cultura e a histéria de diversos povos
africanos e afro-brasileiros, apagando a riqueza e a pluralidade de suas vivéncias (LOPES,
2004; MUNANGA, 2005). E necessario, portanto, ampliar essa abordagem, integrando essas
expressoes de forma continua e critica no curriculo, para que contribuam de fato para a
construcdao de uma educacdo antirracista e plural.

Nei Lopes em seus livros Enciclopédia Brasileira da Didspora Africana (2004) e
Oitentdculos (2023) apresenta diferentes tradi¢des da cultura africana, percorrendo uma trilha
que vai de poemas a dancgas, cantos, arquiteturas, pinturas e entre muitos outros. O autor
defende e nos da alguns exemplos de como os meios de comunica¢do podem ser utilizados e
se transformar em uma das multiplas formas de manter esses conhecimentos vivos como
importantes meios de resisténcia. A abordagem do autor se relaciona com as ideias da
professora Petronilha Gongalves e Silva, presentes na obra Aprender, ensinar e relagdes
étnico-raciais no Brasil (2007), na qual ela constata que é preciso romper sentimentos de
inferioridade impostos aos alunos pretos e pardos e com as hierarquias raciais arraigadas. A

proposta é formar cidaddos capazes de reconhecer e valorizar as diferentes contribui¢oes




=hiX

histéricas feitas pelos povos aE]NAst'@sivel quando a educacdo anda de

maos dadas com o preconceito ao ineentivamessascamarras sociais. Segundo a autora:
IX Semindrio Nacional do PIBID

A educacao das relagoes étnico-raciais requer a valorizacdo da histéria e cultura dos
povos africanos e afro-brasileiros, bem como o compromisso em desconstruir
preconceitos, superar hierarquias raciais e formar cidadaos capazes de atuar em uma
sociedade democratica e plural. (Silva, 2007, p. 491).

Portanto, tentamos neste espago apresentar como artistas, a exemplo de Otavio Bahia,’
sao exemplos de como a arte se transforma em um instrumento de resisténcia e preservacao
cultural. Suas producbes ndo apenas valorizam a ancestralidade africana, mas também
contribuem para desconstruir esteredtipos e combater o racismo religioso ainda presente na
sociedade. Ao resgatar e atualizar simbolos, narrativas e memorias ligadas as religides de
matriz africana, dentro da escola é possivel demonstrar que os herdis presentes na historia
nunca foram todos brancos e europeus, além de demonstrar a riqueza cultural dos povos
presentes em cada ladrilho das ruas nas cidades e que ndo sao percebidos até agora. Logo, ao
confeccionar as mascaras — com materiais reciclaveis, como papeldo, tecidos, tampinhas de
garrafa PET e tintas — os alunos demonstraram criatividade e trabalharam com a
ressignificacdo de recursos acessiveis. A culminancia que ocorreu com a exposi¢do escolar,
ndo apenas socializou os trabalhos, mas constituiu um momento de celebracdo coletiva da
ancestralidade e de dialogo entre arte, cultura e identidade. Observou-se, nesse processo, que
os estudantes ndo sO aprenderam conteudos especificos, mas também passaram a se

reconhecer como sujeitos ativos e protagonistas de uma pratica pedagdgica decolonial.

CONSIDERACOES FINAIS

O projeto Rostos da Ancestralidade evidenciou o potencial da arte como ferramenta
pedagogica para inserir no espago escolar tematicas historicamente silenciadas e
estigmatizadas, como as religioes de matriz africana e os saberes ancestrais afro-brasileiros. A
experiéncia demonstrou que, ao articular arte, historia e cultura, é possivel desconstruir
esteredtipos, combater preconceitos e ampliar a valorizagdo da diversidade cultural e
religiosa.

A oficina mostrou ainda que a auséncia desses contetidos no curriculo contribui para a

manutencao de praticas discriminatérias, enquanto sua presenca favorece a formacao de

® Citamos apenas o escultor por ser o produtor das obras trabalhadas durante o projeto. Entretanto, para o
trabalho na sala de aula variados artistas podem ser utilizados como Jeff Alan, Grada Kilomba, Diogum,
Amoako Boafo, dentre tantas outras possibilidades.

-




=hix

sujeitos criticos e respeitosos (ENIA&I @do, como ja salientado, o trabalho

dialogou com a perspectiva da eduecaciocantigracistat(tGomes, 2005) e com a concepcao de

IX Semindrio Nacional do PIBID
educacdo como pratica da liberdade (hooks, 2013), reforcando o papel da escola como espaco

estratégico de enfrentamento ao racismo e de afirmacao identitaria.

Conclui-se, portanto, que as obras do escultor Otavio Bahia configuram uma fonte
didatica fecunda para o ensino da cultura afro-brasileira, possibilitando tanto a valorizacao
estética quanto histérica dessas tradi¢des. Além de contribuir para a efetivacdo da Lei
10.639/03, iniciativas como esta se constituem como praticas pedagégicas decoloniais e
emancipatdrias, capazes de preparar 0os jovens para uma convivéncia ética e respeitosa diante

da diversidade cultural e religiosa.

REFERENCIAS

BARBOSA, Ana Mae. A imagem no ensino da arte. 9. ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2010.

BOGDAN, Robert; BIKLEN, SARI Knopp. Investigacdo qualitativa em educacdao: uma
introducao a teoria e aos métodos. Porto: Porto Editora, 1994.

Brasil. Ministério da Educacdo. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educacao das
Relacoes Etnico-Raciais e para o Ensino de Historia e Cultura Afro-Brasileira e
Africana. Brasilia: SECAD, 2004.

CARNEIRO, Sueli. A construcao do outro como nao-ser: o projeto do epistemicidio. Tese
(Doutorado em Educacdo) — Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2005.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessarios a pratica educativa. Sao
Paulo: Paz e Terra, 1996.

FUNARI, Pedro Paulo Abreu. Arqueologia, patrimonio e educacao. Campinas: Contexto,
2007.

GOMES, Nilma Lino. Educacdo e relacdes raciais: identidades e politicas publicas no
Brasil. 2. ed. Brasilia: MEC; SECAD, 2005.

GOMES, Nilma Lino. Educacdo, cultura e inclusao: reflexdes sobre politicas e praticas
antirracistas. Sdo Paulo: Editora Pioneira, 2012.

GONZALEZ, Lélia. A categoria politico-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro,
Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988.

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educacdo como pratica da liberdade. Trad. Sandra
Regina Haydu. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes, 2013.




=pix

LOPES, Nei. Enciclopédia Br;m!AQana. Sao Paulo: Selo Negro, 2004.

X Encontro Nacional dds Licenciaturas
IX Semindario Nacional do PIBID

LOPES, Nei. Oitentaculos. Sao Paulo: Record, 2023. Munanga, Kabengele. Rediscutindo a
mesticagem no Brasil: identidade nacional versus identidade negra. 2. ed. Belo Horizonte:
Auténtica, 2005.

MIGNOLO, Walter. Epistemologia do Sul e pensamento decolonial: um manifesto. In:
SANTOS, Boaventura de Sousa; Meneses, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. Sao
Paulo: Cortez, 2009.

MINAYO, Maria Cecilia de Souza (org.). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 18.
ed. Petrépolis: Vozes, 2001.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mesticagem no Brasil: identidade nacional versus
identidade negra. Petropolis: Vozes, 2003.

MUNANGA, Kabengele. Africanidades e educacdo: ancestralidade africana e afro-brasileira.
In: MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na escola. 2. ed. Brasilia:
MEC/SECAD, 2005. p. 15-34.

SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petropolis: Vozes,
1988.

PAHIM, Regina. Arte e cultura africana na escola: experiéncias e possibilidades. In: Santos,
Sonia Beatriz dos (org.). Africanidades e relacoes raciais na escola: saberes que fortalecem
identidades. Brasilia: MEC/SECAD, 2005. p. 79-101.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixas. 2. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.

SANTOS, Boaventura de Sousa. A universidade no século XXI: para uma reforma
democratica e emancipatoria da universidade. 7. ed. Sdo Paulo: Cortez, 2007.

SANTOS, Sonia Beatriz dos (org.). Africanidades e relacdes raciais na escola: saberes que
fortalecem identidades. Brasilia: MEC/SECAD, 2005.

SILVA, Petronilha Beatriz Gongalves e. Educacdo para as relagdes étnico-raciais no Brasil:
marco legal e orientacdes curriculares. In: SANTOS, Sénia Beatriz dos (org.). Africanidades
e relacoes raciais na escola: saberes que fortalecem identidades. Brasilia: MEC/SECAD,
2005. p. 25-45.

SILVA, Petronilha Beatriz Gongalves e. Aprender, ensinar e relagdes étnico-raciais no Brasil.
Educacao, Porto Alegre, v. 30, n. 3, p. 489-506, set./dez. 2007.

VERGES, Francoise. Decolonizar o0 Museu: Programa de Desordem Absoluta. Traducdo de
Pedro Elo6i Duarte. Sao Paulo: Ubu Editora, 1. ed., 2023.




