
RESGATANDO O TEMPO BRINCANTE: O LÚDICO COMO

CULTURA E MEMÓRIA – PRÁTICAS CONTEMPORÂNEAS PIBID-

ARTE/UFSJ (2024–2026).

César Wender Matheus Teixeira Ferreira da Luz 1

Cláudio José Guilarduci 2

Naiara Virginia da Silva Nascimento 3

RESUMO

Este relato de experiência apresenta a aplicação de uma abordagem pedagógica inspirada na obra
Homo Ludens (2010), de Johan Huizinga, no contexto do subprojeto PIBID-Teatro da Universidade
Federal de São João del-Rei (UFSJ) (2024–2026) em parceria com a Escola Estadual Professor Iago
Pimentel  da  Superintendência  Regional  de  São  João  del-Rei/MG.  As  intervenções  realizadas
descrevem uma sequência de três aulas, em que a vivência lúdica culmina na criação de jogos pelos
estudantes. O relato de experiência estabelece uma conexão entre a prática e a criação de memória,
conforme a ótica de Walter Benjamin (2012) e a  cultura  segundo Peter Burke (2004). A partir da
premissa de que o lúdico, além de ser uma atividade recreativa, é um ato fundamental de socialização,
criação de memórias e autoconhecimento, e que promove uma formação humana mais significativa
para todos os envolvidos. As atividades objetivam tanto investigar, a partir dos jogos e brincadeiras, o
contexto social e cultural dos participantes, quanto acionar o jogo como um importante elemento de
resgate da memória brincante. Assim, o relato de experiência objetiva discutir como a criação de jogos
pelos alunos possibilita que estes se tornem agentes ativos de sua própria aprendizagem e também
sejam  criadores  de  suas  próprias  experiências.  O  resultado  estético  das  atividades  fez  parte  da
exposição de trabalhos na Galeria Mãos do Iago, que expôs diversos materiais estéticos pedagógicos
dos alunos produzidos durante o primeiro semestre de 2025.

Palavras-chave: Cultura, Criação de jogos, Memória.

INTRODUÇÃO

A história cultural está em constante transformação e adaptação a novos meios, e os

jogos e as brincadeiras têm uma relação intrínseca com as alterações culturais e descortinam,

ao mesmo tempo, a maneira como as crianças reinterpretam o mundo. Jogar reflete e molda a

1 Graduando  do  Curso  de  Teatro  da  Universidade  Federal  de  São  João  del  Rei  (UFSJ),
cesarmatheuss@hotmail.com.
2 Doutor  do  Curso  de  Teatro  da  Universidade  Universidade  Federal  de  São  João  del  Rei  (UFSJ),
guilarduci@ufsj.edu.br.
3 Professora da Rede Básica de Educação de Minas Gerais (SEE/MG). Graduada em Teatro e mestra em Artes,
Urbanidades  e  Sustentabilidade  pela  Universidade  Federal  de  São  João  del-Rei  (UFSJ)  pela  Universidade
Federal de São João del Rei- UFSJ,  naiav.silva@gmail.com

mailto:naiav.silva@gmail.com
mailto:cesarmatheuss@hotmail.com


forma  como  somos  e  existimos,  desde  crianças,  refletindo  diversas  esferas  da  existência

humana, tais como rituais religiosos, festividades, a justiça e a guerra.

Este relato de experiência explora a criação de jogos na educação como possibilidade

sociocultural  e  pedagógica  para  materializar  a  realidade  cultural,  engajando  os  alunos  ao

elaborarem seus próprios jogos. Se a vida é feita de fases como um jogo, a escola é uma

grande  parte  dessa  jornada,  em  que,  para  se  formar,  é  necessário  passar  pelas  fases

fundamentais:  anos  iniciais,  anos  finais  até  a  conclusão  do  ensino  médio,  talvez,  depois

realizar  a graduação e,  quem sabe,  ainda a pós-graduação.  O caminho na licenciatura em

teatro permite a reflexão do funcionamento da escola e na proposição de novas abordagens. 

O Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) visa aproximar os

licenciandos da realidade escolar,  promovendo práticas  formativas  que dialoguem com os

desafios da educação pública. Nesse sentido, o subprojeto PIBID-Teatro/UFSJ busca integrar

a experiência de estudantes de teatro, futuros professores de artes, ao trabalho pedagógico,

valorizando as artes como expressão e construção de cultura. 

Nesta  escrita  discorro  sobre  a  experiência  através  de  intervenções  pedagógicas

desenvolvidas na Escola Estadual Professor Iago Pimentel,  com turmas do 5º e 7º ano do

ensino integral. Inspirado pelas observações iniciais das aulas da professora Naiara Silva e

pela leitura de Homo Ludens, de Johan Huizinga (2010), o objetivo das aulas foi explorar o

jogo como elemento cultural e social.  Partindo da vivência cotidiana para construir pontes

com  os  alunos  e  também  resgatar  o  prazer  provocado  pelo  ato  de  jogar  e  fomentar  o

protagonismo discente, iniciamos as atividades com uma pergunta disparadora: “o que você

joga?”.  A  indagação  buscava  refletir  sobre  a  relevância  social  e  cultural  do  lúdico

contemporâneo  que  é  marcado  por  jogos  no  celular  e  nas  telas  em detrimento  do lúdico

vivenciado em jogos coletivos presenciais, como num pique-esconde, por exemplo. 

A possibilidade de se contrapor, no ambiente educacional, à crescente padronização da

experiência do brincar, condicionada pela indústria capitalista e pela cultura de massa, está,

portanto, no centro da presente proposta. Na busca por explorar o jogo como um elemento de

cultura e memória, a pesquisa se posiciona como um ato de resistência que busca revalorizar

as práticas e saberes do cotidiano, tentando entender o contexto social e cultural dos alunos.

Experimentando a criação de novos jogos partindo dos elementos lúdicos criados e

culturais trazidos pelos próprios alunos, nesta pesquisa eles receberam estímulos através de

jogos físicos coletivos para criação de suas próprias ideias. Os resultados foram incluídos,

compartilhados e jogados durante a exposição na “Galeria Mãos do Iago”, que foi um projeto



realizado pelos  bolsistas  do PIBID na escola e  que tinha  o objeto  de expor  os  trabalhos

realizados pelos próprios alunos. 

Metodologia

Em uma das primeiras aulas sobre a obra “Abaporu” da artista brasileira modernista

Tarsila do Amaral, obra que em 1928 se tornou o símbolo do movimento antropofágico e da

busca por uma identidade cultural genuinamente brasileira, a professora Naiara, supervisora

do PIBID, propôs aos alunos a criação de uma releitura da obra. A aula abriu espaço para o

diálogo  partindo  de  uma  pergunta  de  um  discente  que  indagava  sobre  a  validação  do

artesanato  da  tia  do  aluno  em  comparação  à  validação  da  chamada  arte  “oficial”.  Essa

experiência demonstrou que o conteúdo da aula conseguiu acionar o pensamento crítico sobre

o reconhecimento da cultura e da arte no contexto social e histórico. 

Primeira Intervenção: Apresentando Huizinga Através do Jogo da Bolinha.

Para iniciar as atividades, utilizamos um jogo com bolinha, jogando-a entre os alunos,

observando como o  jogo por  si  só conseguia  capturar  a  atenção e  criar  um ambiente  de

concentração  incomum  à  agitação  cotidiana  da  turma  dentro  de  sala.  Os  alunos  foram

entrando  no  jogo inicialmente  agitados  e  falantes,  e  depois  foram  progressivamente  se

atentando ao momento  presente, olho no olho,  bolinha  rolando e todos a  acompanhando.

Depois seguimos com uma pergunta – “O que você joga”? Fomos preenchendo o quadro com

nomes de jogos e brincadeiras que às vezes se repetiam, mas buscando sempre colocar algo

novo, e com esse estímulo, criamos um campo de visualização de algumas preferências da

turma. 

Ainda com o jogo de bolinha, começamos a trabalhar a definição de jogo apresentada

pelo filósofo Huizinga (2010, p. 33) a partir de algumas perguntas disparadoras, buscando a

interação dos alunos. O jogo é “uma atividade voluntária”: “Alguém aqui jogou sem querer

jogar  a  bolinha?  Não,  todos  começamos  a  jogar  porque  quisemos,  não  é  mesmo?”.  “...

Exercida dentro de certos e determinados limites de tempo e espaço ...”: “Onde aconteceu o

nosso jogo?” Os alunos responderam em uníssono: “Dentro da sala de aula”. “E quanto tempo

durou?” Diante da multiplicidade de respostas, busquei uma definição comum: “o tempo que

a  bolinha  estava  no  ar,  até  voltar  para  o  meu  bolso”.  “...  Segundo  regras  livremente

consentidas, mas absolutamente obrigatórias ...”: “Quais foram as regras do nosso jogo de

bolinha? Os alunos mencionaram:  “Jogar  sempre  de volta  para você”,  “Não deixar  cair”,



“Olhar  para  quem joga”.  “Essas  regras  foram entendidas  por  nós”?:  “Sim!”.  E  enquanto

estávamos  jogando,  essas  regras  foram  seguidas  e  combinadas  sem  se  falar  e  depois

verbalizando as regras, um jogo descoberto por nós. “... Dotado de um fim em si mesmo ...”:

“Existia algum objetivo principal? Iríamos ganhar alguma coisa? Ou simplesmente o prazer

de jogar, de compartilhar esse momento juntos?” Os alunos responderam que era pelo prazer

de jogar.

Seguindo  as  indagações  a  partir  do  conceito  de  Huizinga,  na  parte  final  de  sua

definição,  no trecho “...  acompanhado  de um sentimento  de tensão e  alegria  ...”:  “Vocês

sentiram  alguma  tensão  enquanto  a  bolinha  vinha  em  direção  a  vocês?  Uma  pequena

expectativa?”  Alguns alunos concordaram com a cabeça e  outros  mencionaram a atenção

necessária.  “E  alegria?  Foi  divertido  jogar  juntos?”  A  maioria  dos  alunos  sorriu  e

concordou. “...  E  de  uma consciência  de  ser  diferente  da  vida  ...”:  “O momento  em que

estávamos jogando a bolinha era igual a quando estamos fazendo outras atividades na sala?

Tinha algo de diferente?” Os alunos perceberam a diferença, mencionando a descontração e a

dinâmica do momento. 

Segunda Intervenção: Explorando o Universo Lúdico.

A aula seguinte aprofundou a compreensão dos elementos  lúdicos e no brincar com

brinquedos.  Partindo  dos  jogos  listados  pelos  alunos  e  das  possibilidades  materiais  da

Universidade  e  da  Escola  levamos  alguns  jogos coletivos  tensionando  a  preferência

constatada  pelos  jogos  eletrônicos  e  individuais.  Pedimos  para  que,  enquanto  jogassem,

observassem os elementos que compõem o jogo, quais peças e itens ele possuía e como essas

peças influenciavam em sua prática.

Qual a funcionalidade dos peões, do dado e das cartas nos mais variados tipos de jogos

de cartas? Levamos diversos jogos, como ludo, gamão,  dama, uno, detetive,  entre outros.

Promovemos  uma  rotação  para  que  os  alunos  experimentassem  diferentes  tipos  de  jogos

(sorte, habilidade com mira, estratégia, observação, etc.) e diferentes regras. Nessa atividade

pôde ser observado o  envolvimento  dos  alunos,  as  estratégias e  as  interações  sociais que

foram construídas, revisitando a alegria da competição e a negociação de regras. 

A maneira como se concebem os brinquedos na sociedade contemporânea é resultado

de um processo histórico de especialização e industrialização. Esse movimento transformou o

objeto lúdico, que historicamente podia ser um artefato ressignificado pela criança, em uma

mercadoria com funções e regras de uso definido e catalogado segundo critérios de idade,



desenvolvimento e utilidade. Embora essa organização facilite a orientação do consumidor e

possa  apoiar  objetivos  pedagógicos  específicos,  ela  também  estabeleceu  um  uso  mais

direcionado,  distanciando  o  brinquedo,  em  certa  medida,  da  pura  abertura  à  imaginação

inerente ao ato lúdico, ao fixar o seu valor em aspectos utilitários e funcionais. 
Muitos  dos  brinquedos  são  fabricados  para  “ensinar”  comportamentos,  gestos,
atitudes,  valores considerados “corretos” em nossa sociedade.  Por isso, a maioria
deles já vem pronta, catalogada, contendo todas as instruções de uso, idade, sexo,
número de participantes, tempo de duração do jogo, basta segui-las (Volpato 2002).

Antes de o capitalismo se apropriar dos brinquedos das crianças, eram a imaginação e

os recursos disponíveis que possibilitavam a entrada para o universo lúdico, sendo possível

encontrar esses materiais nos restos das oficinas e sobras dos trabalhos dos adultos da família.

Assim,  as  crianças,  ao  olharem o comportamento  e  atitude  dos  pais  diante  da sociedade,

mimetizavam e reproduziam tais comportamentos com seus recursos.
“[...] O pião, por exemplo, tem registros cerca de 3 mil anos a.C., na Babilônia; a
bola e o balanço, dentre outros, também estão entre os brinquedos mais antigos, pois
são fáceis de serem produzidos, inclusive pelas próprias crianças” (Lira,  2009, p.
508).  Acredita-se  que  quando  a  espécie  humana  começou  a  se  organizar  em
sociedade,  os  primeiros  brinquedos  foram  criados  pelas  próprias  crianças  que
transformaram  objetos  do  cotidiano  dos  adultos  para  reproduzirem  as  relações
sociais dos grupos, tais quais: caça, pesca, e outras atividades ligadas à natureza de
uma forma em geral (Reis, 2019, p. 59).

No final da segunda aula foi o momento em que começamos a pensar nos jogos que

gostaríamos de criar. Foi pedido para os estudantes trazerem materiais que fossem possíveis e

ficou uma pergunta para casa: “Como seus familiares brincavam”? Dessa forma, os jogadores

puderam resgatar brincadeiras tradicionais e foram convidados a compartilhar cada uma delas.

Terceira  Aula  –  Criando  o  Jogo  –  Aula  da  Materialidade,  fazer  manual  com  objetos
reciclados. 

A partir da pergunta disparadora “se pudéssemos criar um jogo usando os elementos

lúdicos de outros jogos (dados, tabuleiro, cartas, etc.),  como seria o seu jogo?”, os alunos

foram desafiados a criar um jogo original. A proposta partia das vivências e brincadeiras que

eles já haviam experimentado e investigado em aula e junto à família. Esse desafio gerou

grande entusiasmo e colaboração entre os grupos, evidenciando a capacidade dos alunos de

internalizar os elementos do jogo e de aplicá-los de forma criativa em um novo contexto,

propiciando que  pesassem ativamente  na jogabilidade  de  seus  jogos e  na  escrita  de  suas

regras.

O exercício  teve  como  objetivo  aprofundar  a  compreensão  dos  elementos  lúdicos

presentes  em  diferentes  jogos  e  estimular  a  criatividade  na  concepção  de  suas  próprias



narrativas. Ao buscarem na memória a jogabilidade que já conheciam, desde o jogo de futebol

até os jogos digitais mencionados na primeira aula, os alunos ativaram um repertório cultural.

Nesse ponto, a experiência se aproxima do pensamento do historiador e filósofo Michel de

Certeau (1998), que analisa as práticas do cotidiano como tática concreta, como uma “arte de

fazer”.

O ato de construir os jogos com materiais simples e reaproveitados aproxima-se da

bricolagem  que  Certeau  (1998,  p.188)  descreve,  transformando  “reciclados”  em  novos

artefatos lúdicos. Essa prática é um uso desviante que subverte o produto finalizado e pronto

para  o  consumo,  configurando-se  como  uma  “antidisciplina”  silenciosa.  Esse  processo

representou  uma  resistência  direta  à  padronização  e  aos  brinquedos  prontos  discutidos

anteriormente,  reafirmando  que  o  valor  do  jogo  reside  na  imaginação  e  na  experiência

coletiva que o criam.

Certeau (1998, p.42) busca dar voz ao “homem comum”, ao “consumidor”, ao analisar

as práticas do cotidiano (caminhar, ler, cozinhar...). A ação criativa dos alunos ao negociarem

regras, criarem jogos e utilizarem materiais de descarte configura-se como uma tática. Trata-

se de uma ação calculada, desprovida de um lugar próprio, que se infiltra e desvia a lógica da

produção em massa. Conforme Certeau (1998, p.101), a tática é a “arte do fraco”, que opera

no campo do Outro, transformando o consumo imposto em um ato de criação e liberdade.

É importante ressaltar  que, embora a indústria de brinquedos e os adultos utilizem

esses  objetos  para introduzir  a criança  no mundo do consumo e do trabalho – ensinando

comportamentos e valores considerados “corretos” –, o jogo em si não garante a submissão

total do sujeito. Pelo contrário: é justamente na prática dia a dia , que residem as brechas para

a subversão e  para a invenção.  O valor  da nossa intervenção está  em potencializar  essas

subversões inerentes ao ato de jogar, transformando o consumo em produção ativa de cultura

e memória como Certeau diz:
Denomino, ao contrário, “tática” um cálculo que não pode contar com um próprio,
nem, portanto, com uma fronteira que distingue o outro como totalidade visível. A
tática  só  tem por  lugar  o  do outro.¹9  Ela  aí  se  insinua,  fragmentariamente,  sem
apreendê-lo por inteiro, sem poder retê-lo à distância. Ela não dispõe de base onde
capitalizar  os  seus  proveitos,  preparar  suas  expansões  e  assegurar  uma
independência em face das circunstâncias. O “próprio” é uma vitória do lugar sobre
o  tempo.  Ao contrário,  pelo  fato  de  seu  não-lugar,  a  tática  depende  do  tempo,
vigiando para “captar  no voo” possibilidades de ganho.  O que ela ganha,  não o
guarda. Tem constantemente que jogar com os acontecimentos para os transformar
em  “ocasiões”.  Sem  cessar,  o  fraco  deve  tirar  partido  de  forças  que  lhe  são
estranhas.  Ele  o  consegue  em  momentos  oportunos  onde  combina  elementos
heterogêneos  (assim,  no  supermercado,  a  dona-de-casa,  em  face  de  dados
heterogêneos  e  móveis,  como  as  provisões  no  freezer,  os  gostos,  apetites  e
disposições de ânimo de seus familiares, os produtos mais baratos e suas possíveis
combinações com o que ela já tem em casa etc.), mas a sua síntese intelectual tem



por forma não um discurso, mas a própria decisão, ato e maneira de aproveitar a
“ocasião” (Certeau, 1998, p. 46). 

Da Sala de Aula à Exposição “Identidade” na Galeria Mãos do Iago.

Outros bolsistas trabalharam no desenvolvimento de desenhos,  pinturas  e cenas de

teatro, estimulando os alunos a explorarem sua própria identidade e autoria por meio das artes

visuais. Ao se colocarem como protagonistas na criação de jogos e de obras de arte,  eles

puderam explorar diferentes perspectivas socioculturais em seu cotidiano e, ao incorporarem

elementos de sua realidade, memória e identidade, foram capazes de reproduzir elementos do

seu meio cultural por meio do jogo, assumindo um papel central em todo o processo.

Nesse  contexto,  junto  à  professora  supervisora  foi  definido  organizar  a  exposição

Identidade e a Galeria Mãos do Iago como culminâncias dos processos criativos pedagógicos

realizados em sala de aula.

Na prática os alunos foram estimulados ao diálogo e à negociação de regras de forma

coletiva. As ideias e possibilidades foram sendo desvendadas, por vezes contestadas, levando

a  negociações  com  total  autonomia,  indicando  que  dinâmica  reside  na  emergência  da

cooperação e do senso de coletividade. Além disso, o cuidado ao se dividir os aprendizados

nos  momentos  de  troca  atestou  a  empatia  dos  participantes  no  compartilhamento  de

experiências.

Referencial teórico

O pensador Walter Benjamin retrata em sua obra Reflexões: a criança, o brinquedo, a

educação (1984) como o universo das crianças é marcado por alegrias, angústias e realidades.

Para ele, é possível compreender o significado pedagógico dos brinquedos na construção dos

indivíduos e nas práticas de reprodução social, pois o brinquedo existe em função do brincar,

que estimula a compreensão e reprodução da realidade de uma determinada sociedade.

Com  a  finalidade  de  compreender  a  dimensão  histórica  e  cultural  do  brinquedo,

entende-se que ele “é uma construção social que é perpassado para o universo da criança de

forma impositiva, que tem como uma das funções fazer com que as crianças se adaptem às

sociedades e se tornem partes executoras e integrantes delas” (Reis, 2019 p. 58). Por sua vez,

Huizinga  (2010) argumenta  que “a cultura surge no jogo,  e  como jogo,  para nunca mais

perder esse caráter” (p. 193), evidenciando que as estruturas sociais, as normas e a linguagem

são profundamente influenciadas por características lúdicas. 



E  há,  diretamente  ligada  à  sua  limitação  no  tempo,  uma  outra  característica
interessante do jogo, a de se fixar imediatamente como fenômeno cultural. Mesmo
depois  do  jogo  ter  chegado  ao  fim,  ele  permanece  como  uma  criação  nova  do
espírito, um tesouro a ser conservado pela memória. É transmitido, torna-se tradição.
Pode ser repetido a qualquer momento, quer seja “jogo infantil” ou jogo de xadrez,
ou,  em  períodos  determinados,  como  um  mistério.  Uma  de  suas  qualidades
fundamentais reside nesta capacidade de repetição, que não se aplica apenas ao jogo
em geral, mas também à sua estrutura interna (Huizinga, 2010, p. 12-13). 

 Peter Burke (2004), a partir da História Cultural, apresenta uma discussão sobre as

novas análises do campo da história voltado para os afazeres do cotidiano, a cultura tecida nos

fazeres diários, nas tradições e repetições locais. Por essa ótica, focamos nossa atenção para

os acontecimentos corriqueiros e para as criações culturais realizadas na troca entre os grupos

de alunos, trazendo um recorte sobre a análise dessas “práticas do cotidiano” no universo

lúdico. Os jogos que os alunos criaram, suas materialidades e as memórias que eles trouxeram

possibilitaram uma forma de entendimento da prática do dia a dia capaz de revelar o contexto

social e cultural dos alunos da Escola Iago Pimentel. 

A reflexão crítica é aprofundada por Walter Benjamin (1984), que analisa a perda de

potencial criativo do brinquedo na era da industrialização. Diante disso, o projeto se alinha à

visão benjaminiana de que a criança é um ser que faz história a partir do que é descartado,

atribuindo  sentidos  próprios  aos  objetos.  A  criação  de  jogos  com  materiais  simples  e

reaproveitados  representa  uma tentativa  de retomar  a  soberania  da criança  sobre o objeto

lúdico.

Em  a  Invenção  do  cotidiano (Certeau,  1998),  o  que  interessa  ao  historiador  é  o

invisível, as histórias do dia a dia das pessoas em suas sobrevivências, vidas não contadas e

suas  táticas.  Certeau denomina tais  ações  como sendo “artes  de fazer”,  “astúcias  sutis”  e

“táticas de resistência” colocando o sujeito no centro de seu fazer.  Também do ponto de vista

histórico, com ênfase na História Cultural (Burke, 2004), afirma que a cultura que acontece no

fazer do dia a dia permite analisar as realizações culturais realizadas. Os jogos criados pelos

alunos e as memórias que eles trazem são práticas cotidianas que revelam o seu contexto

social e cultural, constituindo uma forma de resistência tática à cultura imposta. 

Resultados e Discussão 

O Lúdico Contemporâneo: Padronização passiva.

O levantamento inicial (“O que você joga?”) revelou a forte presença dos jogos online

e a  tendência  de assistir  a  “lives” de “streamers”,  o que pode apontar  para um consumo



individualizado da experiência lúdica, conforme ditado pela estratégia da indústria cultural.

Contudo,  é  fundamental  reconhecer  que  alguns  jogos  virtuais  possuem  qualidades

pedagógicas intrínsecas, podendo desenvolver raciocínio rápido, engajamento e resolução de

problemas. 

Dessa  forma,  a  intervenção  pedagógica  concentra-se  em  diversificar  o  repertório

lúdico dos  estudantes,  resgatando  e  potencializando  o  jogo  presencial  compartilhado.  O

objetivo foi criar  um espaço em que as práticas de  negociação de regras,  manipulação de

materialidades e  socialização  face  a  face fossem exercitadas  ativamente,  transformando o

conhecimento tático do digital em protagonismo autoral e coletivo no espaço físico.

O Resgate da Memória Brincante e a Agência Cultural

A metodologia, contudo, permitiu o resgate da memória brincante, fazendo com que

os alunos trouxessem para a sala de aula as práticas  de rua e as brincadeiras  tradicionais

familiares.  A criação dos jogos com materiais  simples e reaproveitados  foi uma  tática de

resistência que resgatou jogos e práticas como amarelinha, pião, jogos de rua como BET e

brincadeiras do cotidiano como 5 Marias, rememorando os tempos de infância dos pais.

O brinquedo como recorte do tempo presente

O objeto estético pedagógico final feito das materialidades possíveis deixa gravado e

registrado na materialidade as camadas da dimensão sociocultural da escola e da comunidade.

A materialidade utilizada (o que foi possível reciclar) atua como um registro palpável das

condições  e  do repertório  local,  conferindo ao  jogo um valor  documental  e  artístico  que

transcende a função puramente recreativa. Ao ser exposto, o jogo se torna um artefato cultural

que narra a história daquela turma e daquela comunidade.

A Prática Cotidiana: Arte e Jogo na Galeria Mãos do Iago.

A culminância na  Galeria Mãos do Iago e na exposição  Identidade foi crucial.  Ao

exibir os jogos fabricados e as obras de arte dos alunos, o projeto validou publicamente a

produção artística e lúdica discente, retirando a criação da esfera restrita da sala de aula. A

galeria funcionou como um espaço coletivo que apresentou as práticas cotidianas realizadas

pelos  alunos,  transformando-as  em  memória  coletiva e  cultural  da escola,  com os  alunos



sendo autores e “curadores” de suas próprias vivências em sala de aula. As obras dos alunos,

frutos  dessa  investigação  lúdica  e  criativa,  foram  apresentadas  em  murais  na  passagem

principal da escola. A proposta de “troca simbólica” das obras e a mediação com os visitantes

reforçaram  o  valor  intrínseco  da  produção  artística  e  a  memória  afetiva gerada  pelo

compartilhamento, solidificando a galeria como um espaço coletivo, sensível e possível pelos

e para os estudantes. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A proposta de aula observou a eficácia  do jogo como matriz cultural  e ferramenta

pedagógica, promovendo uma formação humana mais significativa ao valorizar as práticas e

saberes do cotidiano. A vivência comprovou que, ao proporcionar um ambiente de autoria e

criação a partir de elementos acessíveis, é possível contrapor-se à passividade imposta pela

cultura de massa. 

A criação de jogos pelos alunos se estabeleceu como uma prática de resistência tática,

na qual a imaginação e a experiência coletiva redefiniram o valor do lúdico, priorizando o

prazer intrínseco de jogar e reafirmando o tempo brincante em sala de aula. No contexto da

educação  regular,  o  sistema  de  ensino  tradicional  frequentemente  se  apoia  em  uma

metodologia  conteudista  baseada  na  repetição  mecânica  e  na  memorização

descontextualizada, resultando em um processo de aprendizagem esvaziado de significado. 

 Acreditamos que a valorização do lúdico cria uma brecha em meio a um processo de

ensino  focado  em conteúdos  distantes  da  realidade.  As  trocas  de  saberes  locais  em sala

possibilitaram uma reapropriação do espaço escolar pelos alunos para compartilharem seus

saberes: uma fresta, um respiro no cotidiano escolar às vezes dominado pelo racionalismo.

Resistir a modelos que desconsideram a dimensão humana e afetiva do processo de ensino-

aprendizagem é um passo crucial para a construção de uma sociedade mais ética, inclusiva e

equitativa, onde o acesso à educação seja permeado por memórias de alegria, descoberta e

resistência.

AGRADECIMENTOS

À  CAPES (Coordenação  de  Aperfeiçoamento  de  Pessoal  de  Nível  Superior),  pelo

financiamento via Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID). 



Às  escolas  parceiras  e,  em  especial,  à  Escola  Estadual  Professor  Iago  Pimentel.  Aos

professores  Naiara  Virginia  da  Silva  Nascimento,  Breno da Silva  Mendes e  Flora Cunha

Lucena, alunos e comunidade escolar.

REFERÊNCIAS: 

BENJAMIN, Walter. Reflexões: O Jogo e a Criança; O Brinquedo. São Paulo: Perspectiva, 2012. 

BURKE, Peter. O que é História Cultural? Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004.

CERTEAU, Michel de.  A Invenção do Cotidiano, Vol. 1: Artes de Fazer. 3. ed. Petrópolis: Vozes,

1998. 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: O Jogo como Elemento da Cultura. 7. ed. São Paulo: Perspectiva,

2010.

REIS,  Laís  Naiara  Gonçalves  dos;  CARVALHO,  Danley Rodrigues  de.  História  dos  Brinquedos:

Cultura e Poder. Literatura e História. [Goiânia], v. 9, n. 2, p. 56-70, dez. 2019. 

VOLPATO, Gildo.  Jogo e brinquedo: reflexões a partir da teoria crítica.  Educação & Sociedade,

Campinas,  v.  23,  n.  81,  p.  217-226,  dez.  2002.  Disponível  em:  https://doi.org/10.1590/S0101-

73302002008100011. Acesso em: 10 nov. 2025.

https://doi.org/10.1590/S0101-73302002008100011
https://doi.org/10.1590/S0101-73302002008100011

	RESGATANDO O TEMPO BRINCANTE: O LÚDICO COMO CULTURA E MEMÓRIA – PRÁTICAS CONTEMPORÂNEAS PIBID-ARTE/UFSJ (2024–2026).
	Primeira Intervenção: Apresentando Huizinga Através do Jogo da Bolinha.
	Segunda Intervenção: Explorando o Universo Lúdico.
	“[...] O pião, por exemplo, tem registros cerca de 3 mil anos a.C., na Babilônia; a bola e o balanço, dentre outros, também estão entre os brinquedos mais antigos, pois são fáceis de serem produzidos, inclusive pelas próprias crianças” (Lira, 2009, p. 508). Acredita-se que quando a espécie humana começou a se organizar em sociedade, os primeiros brinquedos foram criados pelas próprias crianças que transformaram objetos do cotidiano dos adultos para reproduzirem as relações sociais dos grupos, tais quais: caça, pesca, e outras atividades ligadas à natureza de uma forma em geral (Reis, 2019, p. 59).
	Da Sala de Aula à Exposição “Identidade” na Galeria Mãos do Iago.
	O Lúdico Contemporâneo: Padronização passiva.
	O Resgate da Memória Brincante e a Agência Cultural
	O brinquedo como recorte do tempo presente
	O objeto estético pedagógico final feito das materialidades possíveis deixa gravado e registrado na materialidade as camadas da dimensão sociocultural da escola e da comunidade. A materialidade utilizada (o que foi possível reciclar) atua como um registro palpável das condições e do repertório local, conferindo ao jogo um valor documental e artístico que transcende a função puramente recreativa. Ao ser exposto, o jogo se torna um artefato cultural que narra a história daquela turma e daquela comunidade.
	A Prática Cotidiana: Arte e Jogo na Galeria Mãos do Iago.

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	AGRADECIMENTOS
	REFERÊNCIAS:

