
OS CONCEITOS DE CIDADÃO E SÚDITO EM ROUSSEAU
Autora: Rayssa Galdino dos Santos1

Coautora: Isaele Cristini Moura Machado2

Coautor: Gabriel Coldibelli Bernardo3

Coautor: Cláudio Henrique Duarte Tibães4

Orientador: Gerson Vasconcelos Luz5

RESUMO

O artigo  analisa  a  noção de  cidadania  a  partir  da  dualidade  entre  cidadão e  súdito  proposta  por
Rousseau,  destacando sua relevância para o debate contemporâneo sobre democracia,  participação
política e liberdade.  Sob uma perspectiva filosófica e histórica,  discute-se a evolução do conceito
desde Aristóteles — que o restringia a um grupo privilegiado — até Rousseau, que o redefine como
condição universal e participativa. A pesquisa, de caráter bibliográfico, baseia-se em  Do Contrato
Social e em interpretações sobre a vontade geral e a legitimidade do poder político. Somo cidadãos e
súditos ao mesmo tempo. Essa distinção não implica submissão, pois o indivíduo obedece apenas às
normas que ajudou a instituir, exercendo sua liberdade civil. A cidadania é, assim, um exercício de
autonomia coletiva voltado ao bem comum e à soberania popular. O ideal rousseauniano de cidadania
mantém-se  atual  diante  da  apatia  política  e  das  desigualdades  contemporâneas.  Refletir  sobre  a
dualidade  entre  cidadão  e  súdito  permite  questionar  os  limites  da  democracia  representativa  e
reafirmar a importância da participação política efetiva e consciente. Educar para a cidadania, à luz de
Rousseau, significa formar sujeitos críticos, éticos e engajados na construção de uma sociedade mais
justa e democrática. 

Palavras-chave: Cidadania, participação, Rousseau.

INTRODUÇÃO

A  discussão  sobre  a  cidadania  revela-se  de  extrema  relevância  no  contexto

contemporâneo,  uma  vez  que  esse  conceito  está  relacionado  à  participação  social,  à

consolidação da democracia e à construção de uma sociedade mais justa e igualitária. Em um

cenário marcado por profundas desigualdades, pela fragilidade na participação política, pelo 

1 Graduanda  do  Curso  de  Filosofia  da  Universidade  Estadual  do  Norte  do  Paraná  –  UENP.  E-mail:
rayssa.santos@discente.uenp.edu.br.
2 Graduanda em Filosofia pela Universidade Estada Estadual do Norte do Paraná - UENP, bolsista do Programa
Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência - PIBID. E-Mail: isaele.machado@discente.uenp.edu.br.
3 Graduando em Filosofia pela Universidade Estada Estadual do Norte do Paraná - UENP, bolsista do Programa
Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência - PIBID. E-Mail: gabriel.bernardo@discente.uenp.edu.br.
4 Graduando em Filosofia pela Universidade Estada Estadual do Norte do Paraná - UENP, bolsista do Programa
Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência - PIBID. E-Mail: claudio.tibaes@discente.uenp.edu.br.
5 Professor na Universidade Estada Estadual do Norte do Paraná - UENP, bolsista do Programa Institucional de
Bolsas de Iniciação à Docência - PIBID. E-Mail: gerson.luz@ uenp.edu.br.

mailto:gerson.luz@%20uenp.edu.br
mailto:claudio.tibaes@discente.uenp.edu.br
mailto:gabriel.bernardo@discente.uenp.edu.br
mailto:isaele.machado@discente.uenp.edu.br
mailto:rayssa.santos@discente.uenp.edu.br


desinteresse político e pela fragilidade nas relações coletivas, refletir sobre o que significa ser

cidadão torna-se fundamental para compreender o papel do indivíduo diante das instituições e

da coletividade. Assim, problematizar a cidadania implica revisitar suas bases filosóficas e

históricas,  a fim de compreender  como se estruturam e se transformam os vínculos entre

liberdade, igualdade e participação social.

Esse estudo tem como objetivo explorar a ideia de cidadão, levando em conta sua base

teórica e seus impactos no mundo atual. Queremos analisar a distinção entre cidadão e súdito,

como  apresentada  por  Jean-Jacques  Rousseau,  e  compreender  como  essa  perspectiva

enriquece o debate contemporâneo sobre cidadania e a vida política.

Quanto à metodologia, trata-se de uma pesquisa bibliográfica, desenvolvida a partir da

análise  de  obras  clássicas  e  de  estudos  contemporâneos  sobre  o  tema,  incluindo  leituras,

interpretação e análise de produções teóricas que abordam a temática em questão, com ênfase

na leitura e interpretação filosófica dos conceitos de cidadão e cidadania.

A base teórica adotada é a obra Do Contrato Social, de Jean-Jacques Rousseau, que

propõe uma visão de cidadania fundamentada na vontade geral e na participação ativa dos

indivíduos na elaboração das leis e decisões coletivas. Essa abordagem permite entender o

cidadão não somente como alguém com direitos e deveres, mas também como um agente

político que desempenha um papel fundamental na formação legítima da ordem social e da

soberania do povo.

O CIDADÃO E O SÚDITO 

Cidadania  e  cidadão são  conceitos  fundamentais  para  a  compreensão da  vida  em

sociedade,  pois  envolvem  tanto  a  pertença  a  um  Estado  quanto  a  participação  ativa  na

construção do bem comum. Ser cidadão vai além de possuir direitos legais; implica também

assumir  responsabilidades  e  compromissos  com a coletividade,  por  meio  do  exercício  da

justiça, da solidariedade e da participação política. A cidadania, por sua vez, é um processo

histórico  em  constante  transformação,  influenciado  por  fatores  culturais,  econômicos  e

sociais. Refletir sobre esses conceitos nos permite entender como se estruturam as relações

entre indivíduos e 



instituições,  destacando a importância  da ação consciente e ética na consolidação de uma

sociedade mais justa e democrática.

Para compreender o que é cidadania, é essencial, antes, refletir sobre o significado de

ser cidadão. Nosso objeto de estudo é a dualidade cidadão e súdito em Rousseau, mas antes

de aprofundarmos na questão, vamos nos voltar, brevemente, sobre a visão aristotélica do que

significa  ser  um cidadão.  Esta  volta  nos  parece  relevante  por  dois  motivos:  primeiro,  o

filósofo grego, “o homem é por natureza um animal social” (ARISTÓTELES, 1997, p. 15)6;

segundo, o filósofo franco-genebrino discute o(s) conceito(s) numa visão contratualista das

condições  políticas.  De  todo  modo,  ambos  apontam  caminhos  importantes  ao  associar  a

cidadania à participação ativa na vida pública e à busca pelo bem comum. 

Para Aristóteles, a felicidade da polis — a cidade-Estado grega — estava diretamente

ligada à felicidade de seus cidadãos, pois acreditava que o bem comum era alcançado quando

os indivíduos que compunham a comunidade política viviam de forma virtuosa e plena. No

entanto,  no  contexto  ateniense  em  que  Aristóteles  viveu,  o  conceito  de  “cidadão”  era

extremamente restrito: apenas homens adultos, livres, nativos e com capacidade de participar

da  vida  política  eram  considerados  cidadãos.  Isso  significava  a  exclusão  sistemática  de

estrangeiros, mulheres, crianças e escravos do espaço público e das decisões coletivas. Assim,

a cidadania — e, por consequência,  o direito à busca da felicidade plena segundo a ética

aristotélica — era um privilégio reservado a uma minoria, tornando evidente que, naquele

modelo de sociedade, “ser cidadão” era um direito exclusivo, acessível a poucos.

Para o estagirita,  “um cidadão integral  pode ser definido por nada mais nem nada

menos que pelo direito de administrar justiça e exercer funções públicas” (Aristóteles, 197, p.

78)7. Ser um “cidadão integral” não significava apenas viver em uma cidade, pagar impostos

ou  cumprir  leis,  mas  participar  ativamente  da  vida  política.  Isso  incluía  dois  direitos

fundamentais: administrar a justiça (ou seja, participar dos tribunais como juiz ou jurado) e

exercer funções públicas (ocupar cargos políticos e deliberar sobre os assuntos da cidade).

Esses dois direitos constituíam a essência da cidadania plena, pois eram formas diretas de

tomar parte nas decisões 

6 Política, 1253a. 
7 Política, 1275b. 



que moldavam a comunidade. A cidadania, nesse sentido, era definida mais pela participação

política do que por critérios territoriais ou econômicos. 

Como vimos, à ótica aristotélica, a cidadania não é uma condição disponível para a

maioria das pessoas. Rousseau pensa diferente: a condição de cidadão não é excludente. Não

tem a ver com questões territoriais ou econômicas. Como veremos, tem a ver com o pacto de

instituição do poder estatal.  

Para  Rousseau,  o  cidadão  é  aquele  que,  ao  renunciar  a  parte  de  sua  liberdade

individual  em favor do coletivo,  participa da formação da vontade geral — princípio que

garante a legitimidade das leis e a igualdade entre os membros da sociedade. Nesse sentido, a

cidadania  se  manifesta  na  participação  direta  e  consciente  dos  indivíduos  na  criação  das

normas que regem a vida em comum, tornando cada cidadão não apenas sujeito de direitos,

mas também agente ativo na construção do corpo político.

Antes  de  analisarmos  as  respostas  dos  filósofos  em  questão,  vamos  procurar

compreender o que é cidadania em sentido geral e como o conceito entendido pelo cidadão

comum. Atualmente, cidadania é frequentemente associada ao exercício de direitos e deveres

numa sociedade, como votar, respeitar as leis, pagar impostos e participar de decisões que

afetam a coletividade. Para muitos, ser cidadão significa ter o direito à educação, à saúde, à

segurança e à liberdade de expressão,  mas também implica em agir com responsabilidade

social, solidariedade e respeito ao próximo. Assim, a cidadania é vista como uma relação de

pertencimento e participação ativa na vida pública, na qual o indivíduo reconhece tanto seus

direitos quanto suas obrigações em prol do bem comum.

Em termos históricos

O conceito de cidadania que temos hoje é fruto das chamadas revoluções
burguesas, particularmente da Revolução Francesa e da Independência dos
EUA  no  século  XVIII,  mas  também  da  Revolução  Industrial.  Nesse
contexto, foram as Constituições francesa e norte-americana os documentos
que fundamentaram os princípios da cidadania moderna. Sua influência é tão
grande sobre o mundo atual que os princípios liberais trazidos por elas foram
reorganizados e ratificados pela ONU, em 1948, na Declaração Universal
dos Direitos do Homem. Tais marcos históricos consolidaram o princípio de
que todos os homens nascem e permanecem livres e iguais e têm direito à
vida, à 



felicidade e à liberdade,  e de que um governo só será legítimo enquanto
garantir esses direitos naturais (SILVA; SILVA, 2009, p. 48).

Como indica a passagem supracitada, a noção moderna de cidadania foi moldada por

revoluções  burguesas  que  consagraram  direitos  naturais  e  liberdades  individuais.  Esses

princípios  influenciaram  documentos  fundamentais,  como  a  Declaração  Universal  dos

Direitos Humanos de 1948. Entre as revoluções citadas,  a francesa costuma ser destacada

como a mais importante. Inclusive — insistimos um pouco mais nesse ponto — a transição da

Idade Moderna para a Idade Contemporânea é tradicionalmente marcada por um evento de

grande impacto e significado histórico: a Revolução Francesa, que teve seu início em 1789. 

Rousseau não estava mais vivo quando a referida revolução na França eclodiu, mas

seu pensamento ajudou certamente a  iluminar a noção do que significa ser um cidadão (ao

menos no plano ideal).

No  Discurso das Ciências e das Artes, Rousseau argumenta que, à medida que as

sociedades se tornaram mais “civilizadas”,  com avanços nas artes e nas ciências,  os seres

humanos passaram a viver de aparências, priorizando o prestígio social e a vaidade em vez da

virtude e da honestidade. Em vez de promover a liberdade e a moral, esse progresso acentuou

as desigualdades e enfraqueceu os valores morais fundamentais. No segundo discurso, no qual

trata  da  origem  da  desigualdade  entre  os  homens,  aponta  que  a  propriedade  aprofunda

problema da corrupção moral. Ao analisarmos a noção de propriedade fica claro que quando

esta surge, aparece também o problema do domínio de uns sobre outros. O que impulsiona

também a instituição de uma condição política: “O verdadeiro fundador da sociedade civil foi

o primeiro que, tendo cercado um terreno, lembrou-se de dizer isto é meu e encontrou pessoas

suficientemente  simples  para  acredita-lo”  (ROUSSEAU,  1978a,  p.  259).  Uma  sociedade

surgida e fundamentada nessa ideia é considerada insustentável, pois nasce a partir de um ato

artificial de posse, que rompe com a igualdade natural entre os seres humanos.

Em suma, uma sociedade nesse molde não pode se sustentar de forma justa e estável,

porque foi construída sobre um fundamento moralmente falso e promove desigualdades que

levam aprofunda  a  corrupção  moral,  ao  conflito  e  à  perda  da  liberdade.  Diante  disso,  o

filósofo propõe a  reconstrução da sociedade baseada na vontade geral,  no contrato  social

legítimo e na igualdade entre os cidadãos. 



Em Do contrato Social, o autor apresenta a seguinte questão:

Suponhamos  os  homens  chegando  àquele  ponto  em  que  os  obstáculos
prejudiciais à sua conservação no estado de natureza sobrepujam, pela sua
resistência,  as  forças  de  que  cada  indivíduo dispõe  para  manter-se  nesse
estado.  Então,  esse  estado  primitivo  já  não  pode  subsistir,  e  o  gênero
humano, se não mudasse de modo de vida, pereceria (ROUSSEAU, 1978b,
p. 31).

Em face dessa questão, os homens do estado de natureza devem mudar a forma de

viver  para  preservar  sua  existência,  pois  a  vida  solitária  e  independente  já  não  é  mais

suficiente para garantir a sobrevivência de todos. Na visão de filósofo franco-genebrino, o

pacto ou contato social para ser considerado legítimo deve consistir em encontrar  força de

associação “[...] que defenda e proteja a pessoa e os bens de cada associado com toda a força

comum,  e  pela  qual  cada  um, unindo-se a  todos,  só obedece,  contudo,  a  si  mesmo [...]”

(ROUSSEAU, 1978b, p. 32). Em outros termos, ao entrar no contrato social, cada indivíduo

entrega  seus  direitos  à  comunidade  como  um todo  — não  há  um  governante  ou  grupo

específico. Não são os  proprietários que governam os  não proprietários, ou os mais  fortes

que dominam os mais  fracos;  é a vontade geral  que governa a todos; é esta vontade que

representa os interesses coletivos. Quando se obedece às leis criadas pela vontade geral, cada

partícipe da sociedade, na prática, está obedecendo a si mesmo. 

Segundo o contratualismo político de Rousseau

Imediatamente, esse ato de associação produz, em lugar da pessoa particular
de cada contratante, um corpo moral e coletivo, composto de tantos membros
quantos são os votos da assembleia, e que, por esse mesmo ato, ganha sua
unidade, seu eu comum, sua vida e sua vontade. Essa pessoa pública, que se
forma desse modo, pela união de todas as outras, tomava antigamente o nome
de cidade e, hoje, de  república ou de corpo político, o qual é chamado por
seus membros de Estado quando passivo, soberano quando ativo e potência
quando comparado a seus semelhantes (ROUSSEAU, 1978b, p. 33). 

Diante disso, segue-se que 

Quanto aos associados, recebem todos, coletivamente, nome de povo e, em
particular,  se  chamam,  cidadãos,  enquanto  partícipes  da  autoridade
soberana,  e  súditos enquanto submetidos às leis do Estado (ROUSSEAU,
1978b, p. 33-34).



Rousseau sintetiza de forma precisa e profunda a sua concepção de cidadania dentro

de  uma  comunidade  política  legítima.  Ele  apresenta  uma  distinção  fundamental  entre  as

diferentes  dimensões  da  participação  do  indivíduo  no  corpo  político,  revelando  a

complexidade e a dualidade da vida em sociedade. Em termo de coletividade, os partícipes da

sociedade unidos pelo contrato social  formam o que ele chama de povo — uma entidade

política única e soberana, surgida do consentimento mútuo dos associados. Essa noção de

povo é abstrata e representa a coletividade enquanto sujeito da soberania. Ou seja, é o povo

que detém o poder supremo e que expressa a vontade geral,  conceito central  na teoria de

Rousseau. 

Do ponto de vista individual, os contratantes participam das coisas do Estado numa

dualidade, o cidadão e o súdito. Enquanto cidadãos — quando atuam como participantes da

soberania,  ou seja,  quando contribuem na formulação das leis  e na decisão dos rumos da

coletividade. Nesse papel, o indivíduo exerce sua liberdade política, pois participa da criação

das normas que regerão a todos. Ele não está submetido a um poder externo, mas age como

coautor das leis, sendo, portanto, livre. Enquanto súditos — quando obedecem às leis criadas

por  essa  coletividade  soberana.  Apesar  da  palavra  “súdito”  poder  sugerir  submissão  ou

inferioridade,  Rousseau lhe dá um significado compatível  com a liberdade  republicana:  o

indivíduo  obedece  às  leis  porque  ele  mesmo,  enquanto  cidadão,  ajudou a  criá-las.  Nesse

sentido, ser súdito não é uma perda de liberdade, mas uma expressão da liberdade civil que só

existe dentro da ordem política legítima.

A nosso ver, a ideia de dualidade continua sendo profundamente relevante no debate

contemporâneo sobre democracia, cidadania e representação. Em sociedades na qual grande

parte  da população sente-se excluída  das decisões políticas,  a distinção entre  “cidadão” e

“súdito” proposta por Rousseau pode servir como uma crítica à participação política limitada.

Para  Rousseau,  uma  verdadeira  democracia  exige  que  os  cidadãos  estejam  ativamente

envolvidos na formulação das leis, e não apenas sejam objetos passivos da legislação.

Por fim, essa dualidade  cidadão e  súdito revela a tensão constante entre liberdade e

obediência, autonomia e ordem. O ideal de Rousseau é construir uma sociedade em que essas

tensões se resolvam pela legitimação da lei através da participação de todos — um ideal ainda

desafiador, mas inspirador. Nesse sentido, é preciso considerar que



 

A proposta de Rousseau é teórica e, talvez, não se enquadre tal e qual na
realidade empírica. Isso não nos parece problemático. Afinal,  o autor nos
deixa uma importante reflexão a fazer: é possível almejar sucesso no ensino
para  o exercício da cidadania  passando por  alto  ou mesmo sem tocar  as
perspectivas éticas e políticas apresentadas pelo filósofo? (LUZ, 2021,  p.
2812-2813).

Na visão do comentador,  a  resposta  é  negativa.  A noção de cidadania  requer  seu

ensino aos cidadão. A pergunta retórica no final reforça esse ponto: o autor nos convida a

pensar se é realmente possível ensinar cidadania. Em outras palavras, ele sugere que, mesmo

que  as  ideias  de  Rousseau  não  possam  ser  seguidas  de  maneira  literal,  elas  oferecem

fundamentos  importantes  para  repensar  o  papel  da  educação  na  formação  de  cidadãos

conscientes, críticos e comprometidos com o bem comum. Assim, ignorar essas perspectivas

éticas e políticas seria empobrecer o ensino da cidadania. Mas, a questão da educação em

Rousseau  é  um  tema  que  não  cabe  adentrar  no  presente  escrito.  Trata-se  de  um  tema

indispensável e essencial para a discussão da dualidade cidadão súdito, conquanto requer um

profundo  mergulho  no  mundo  de  Emílio  ou  da  Educação (que  não  é  nosso  objeto  de

investigação no presente texto).

CONSIDERAÇÕES FINAIS   

A análise da cidadania a partir da dualidade entre cidadão e súdito, conforme proposta

por Rousseau, permite compreender que a verdadeira liberdade política nasce da participação

ativa dos indivíduos na construção das leis e das instituições que regem a vida coletiva. Ao

distinguir essas duas dimensões da existência política — ser cidadão, quando se participa da

soberania, e ser súdito, quando se obedece às leis —, o autor revela que a obediência legítima

é aquela que decorre da vontade geral, ou seja, de uma norma que o próprio indivíduo ajudou

a criar. Dessa forma, a cidadania não se reduz a um conjunto de direitos e deveres formais,

mas constitui um exercício contínuo de liberdade, responsabilidade e engajamento ético com

o bem comum

Em  contraste  com  a  visão  aristotélica,  que  restringia  a  cidadania  a  uma  elite

privilegiada, Rousseau amplia seu significado ao vinculá-la à igualdade política e à soberania

popular.  Essa  perspectiva  continua  atual,  sobretudo  em  contextos  marcados  pela  apatia



política,  pela  desigualdade  e  pelo  enfraquecimento  da  participação  democrática.  Pensar  o

cidadão como 

agente da vontade geral  é,  portanto,  um convite  a  repensar o papel  de cada indivíduo na

consolidação da democracia e na busca por uma sociedade mais justa e solidária.

Assim, o estudo da relação entre cidadão e súdito não se limita a um exercício teórico,

mas oferece bases para a reflexão sobre os desafios contemporâneos da cidadania. O ideal

rousseauniano, ainda que utópico em certa medida, propõe uma visão de sociedade fundada

na autonomia coletiva e na legitimidade das leis, valores indispensáveis para qualquer projeto

político  verdadeiramente  democrático.  Educar  para a  cidadania,  portanto,  significa  formar

sujeitos críticos e conscientes de seu papel duplo — como autores e destinatários das leis —,

capazes de unir liberdade e responsabilidade em favor do bem comum.

 

 REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Política. Tradução  de  Mário  da  Gama  Kury.  3.  Ed.  Brasília:  Editora
Universidade de Brasília, 1997.

BRASIL.  Unicef.  Declaração  Universal  dos  Direitos  Humanos.  Disponível  em:
<https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos>.  Acesso:
27/07/2025.

LUZ, Gerson Vasconcelos. Filosofia e formação para o exercício da cidadania: o cidadão à
luz do pensamento político de Rousseau. Filosofia e Educação, Campinas, v. 13, n. 3, p. 2805-
2815, set./dez. 2021.

SILVA; Kalina Vanderlei; SILVA, Maciel Henrique. Dicionário de Conceitos Históricos. São
Paulo: Contexto, 2009.

ROUSSEAU, Jean-Jaccques. Origem e os Fundamentos da Desigualdade entre os Homens. 2.
Ed. Tradução de Lourdes Santos Machado.  In.:  Os Pensadores. São Paulo, Abril Cultural,
1978a.

______.  Do Contrato Social ou Princípios do Direito Político. 2. Ed. Tradução de Lourdes
Santos Machado. In.: Os Pensadores. São Paulo, Abril Cultural, 1978b.




