
VIVÊNCIAS FORMATIVAS: RELATO DE UMA AULA DE CAMPO DO 

PIBID

RESUMO

Maria Darlene Lima Oliveira 1

Lídia Noemia dos Santos 2

O presente relato descreve a primeira aula de campo realizada pelo núcleo PIBID, envolvendo visita às
cidades de Limoeiro do Norte, Aracati e à comunidade Quilombola Cumbe, no Ceará, com o objetivo
de  promover  experiências  formativas  que  integrem  conhecimento  histórico,  cultural  e  social.  A
atividade  baseou-se  em  uma  abordagem  teórico-metodológica  qualitativa,  pautada  na  observação
direta,  na  interação  com  comunidades  e  na  valorização  do  patrimônio  histórico,  considerando
fundamentos de educação patrimonial e formação docente. Em Limoeiro do Norte, o grupo visitou a
Faculdade de Filosofia Dom Aurélio Matos (FAFIDAM), espaços históricos como a antiga câmara
municipal,  a  igreja  matriz  e  o  Museu  da  Imagem  e  do  Som  de  Limoeiro  do  Norte  fica  nas
dependências do Centro Vocacional Tecnológico (CVT), ampliando a compreensão sobre a história
política  e  cultural  local.  Em Aracati,  exploraram-se  a  Rua  Grande,  o  teatro Francisca Clotilde,  o
espaço das artes e o patrimônio arquitetônico, bem como elementos de valorização estética urbana. Na
comunidade  Quilombola  Cumbe,  a  experiência  destacou-se  pelo  contato  com  a  líder  local,  que
apresentou aspectos da ancestralidade, das tradições, da luta por reconhecimento e da preservação do
mangue  como  fonte  de  subsistência  e  identidade.  Os  resultados  evidenciaram  o  enriquecimento
acadêmico  e  pessoal  dos  participantes,  fortalecendo  a  compreensão  sobre  diversidade  cultural,
memória  histórica  e  papel  social  da  educação.  Conclui-se  que  a  experiência  contribuiu
significativamente para a formação de futuros docentes, reforçando a importância de metodologias
ativas e da vivência em contextos reais para o desenvolvimento profissional.

Palavras-chave:  PIBID,  Educação  Patrimonial,  Aula  de  Campo,  Cultura,  Comunidade
Quilombola.

INTRODUÇÃO

A  educação  patrimonial  tem  se  consolidado,  nas  últimas  décadas,  como  eixo

estratégico para a valorização da memória histórica, da diversidade cultural e da formação de

professores  comprometidos  com práticas  pedagógicas  contextualizadas.  Nessa perspectiva,

deslocar o processo de ensino-aprendizagem para territórios como museus, sítios históricos,

espaços urbanos e comunidades tradicionais constitui  uma via potente de articulação entre

saberes acadêmicos e locais, promovendo aprendizagens situadas e ampliando o repertório

didático  dos  futuros  docentes  (FONSECA,  1997;  HORTA;  GRUNBERG;  MONTEIRO,

1999).

É nesse horizonte que se insere a experiência analisada neste artigo, fruto da primeira 

aula de campo realizada pelo núcleo PIBID de História, com deslocamentos a Limoeiro do

1 Graduanda do Curso de História da Universidade Estadual do Ceará – UECE/FECLESC,
maria.darlene@aluno.uece.gov.br;
2 Graduada do Curso de História da Universidade Estadual do Ceará -UECE, lidia.noemia@uece.br;

mailto:lidia.noemia@uece.br;


Norte,  Aracati  e  à  comunidade  Quilombola  Cumbe  (Ceará).  A atividade  buscou  integrar

conhecimentos históricos, culturais e sociais a partir da observação direta e do diálogo com

diferentes agentes e espaços, configurando-se como oportunidade de formação inicial docente

que ultrapassa os limites  da sala de aula tradicional.  Tal  vivência revela-se especialmente

significativa  diante  das  lacunas  ainda  existentes  na  incorporação  sistemática  da  educação

patrimonial nos cursos de licenciatura e da necessidade de preparar professores capazes de

reconhecer o patrimônio como processo social, cultural e simbólico, para além da dimensão

monumental (FONSECA, 1997; HORTA; GRUNBERG; MONTEIRO, 1999).

A  pesquisa,  de  abordagem  qualitativa  e  caráter  descritivo-exploratório,  mobilizou

instrumentos como observação direta, registros fotográficos, anotações em diário de campo e

entrevistas informais com moradores e lideranças locais. A análise orientou-se por categorias

temáticas relacionadas à memória, identidade e valorização do patrimônio, permitindo captar

significados atribuídos pelos bolsistas e implicações formativas emergentes.

Os resultados apontam que a experiência contribuiu não apenas para o enriquecimento

do repertório acadêmico dos licenciandos, mas também para a construção de atitudes críticas

e  de  responsabilidade  social.  Entre  os  principais  achados,  destacam-se:  a  ampliação  da

sensibilidade estética e histórica diante do patrimônio urbano; a compreensão mais profunda

sobre  ancestralidade,  resistência  e  modos  de  vida  em  comunidades  quilombolas;  e  a

valorização de metodologias ativas que articulam teoria e vivência em contextos reais. Esses

elementos  evidenciam que a educação patrimonial,  quando desenvolvida em parceria com

comunidades  e  instituições  locais,  potencializa  a  formação  docente  ao  promover  vínculos

entre conhecimento científico e práticas sociais.

Assim, este artigo tem como objetivo analisar as contribuições formativas da primeira

aula  de  campo  do  núcleo  PIBID  para  a  formação  inicial  de  professores  de  História,

destacando  os  percursos  realizados,  as  aprendizagens  emergentes  e  os  desdobramentos

pedagógicos da experiência. Ao fazê-lo, busca-se demonstrar que a inserção sistemática de

práticas de educação patrimonial no currículo das licenciaturas constitui não apenas estratégia

didática,  mas também compromisso ético com a construção de uma docência  socialmente

referenciada.

METODOLOGIA

A pesquisa adotou uma abordagem qualitativa,  de caráter descritivo e exploratório,

voltada à compreensão dos significados atribuídos pelos bolsistas do PIBID às experiências



vivenciadas  em  diferentes  contextos  históricos,  culturais  e  comunitários.  De  acordo  com

Minayo  (2012),  a  investigação  qualitativa  mostra-se  particularmente  adequada  quando  se

busca captar percepções, representações e sentidos produzidos nas interações sociais, o que se

alinha diretamente ao objetivo de analisar as contribuições formativas da aula de campo.

O campo de observação contemplou três territórios do estado do Ceará: Limoeiro do

Norte, Aracati e a comunidade Quilombola Cumbe selecionados por sua relevância histórica,

cultural  e  identitária.  As  visitas  ocorreram entre  22 e  24  de  abril  de  2025 e  envolveram

bolsistas do núcleo PIBID de História, professores supervisores e coordenadores. O percurso

incluiu  espaços  acadêmicos,  patrimônios  históricos  e  culturais,  manifestações  da  cultura

popular e contextos de ancestralidade e resistência, permitindo uma vivência diversificada dos

participantes.

Os dados foram produzidos por meio de múltiplos instrumentos:  observação direta

durante  todas  as  atividades;  registros  fotográficos  que  documentaram  espaços,  objetos  e

interações; anotações em diário de campo (papper), contemplando impressões individuais e

coletivas; e entrevistas informais realizadas de forma espontânea com moradores, lideranças

comunitárias e professores locais, especialmente na comunidade Quilombola Cumbe. Esses

procedimentos asseguraram uma coleta ampla, contemplando materiais narrativos, visuais e

reflexivos.

A análise do material empírico foi conduzida com base na técnica de categorização

temática, organizada em três eixos: (1) memória e identidade local; (2) patrimônio cultural e

estético  urbano;  e  (3)  ancestralidade,  resistência  e  pertencimento  comunitário.  Essa

sistematização  possibilitou  articular  a  experiência  empírica  ao  referencial  teórico,

favorecendo a interpretação crítica dos significados formativos da aula de campo.

Do ponto de vista ético, o estudo respeitou a confidencialidade e o direito de imagem

dos  participantes,  garantindo  que  registros  fotográficos  fossem  utilizados  apenas  com

autorização dos sujeitos envolvidos. Embora não tenha sido submetido a um comitê de ética

formal, foram observados princípios de respeito, consentimento e valorização das falas das

comunidades visitadas.

REFERENCIAL TEÓRICO

Educação Patrimonial: Conceitos e trajetória

A noção  de  patrimônio,  historicamente  associada  a  monumentos  e  obras  de  valor

artístico, passou por significativas transformações ao longo das últimas décadas. Se antes o



patrimônio  era  concebido  como  herança  material  de  elites  políticas  e  culturais,  hoje  é

compreendido como um processo social, vivo e em constante ressignificação. Para Fonseca

(1997), o patrimônio deve ser analisado não apenas pela materialidade dos bens preservados,

mas também pelo seu papel na construção de identidades coletivas e na mediação das relações

sociais. Esse entendimento amplia o campo da educação patrimonial, que se afirma como uma

prática  voltada  para  a  valorização  da  diversidade  cultural  e  para  o  reconhecimento  de

diferentes grupos sociais como produtores de memória e de história.

No Brasil,  a  institucionalização  da educação patrimonial  teve  impulso  a  partir  das

ações do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), sobretudo a partir

da década de 1980, quando o órgão passou a investir em políticas educativas direcionadas ao

público escolar e à comunidade em geral. Nesse cenário, destaca-se a obra de Horta, Grunberg

e Monteiro (1999), que apresentaram um guia básico para a prática da educação patrimonial,

defendendo que o patrimônio não deve ser restrito a museus ou monumentos, mas entendido

em  sua  dimensão  comunitária  e  simbólica.  Assim,  o  patrimônio  cultural  passa  a  ser

reconhecido como elemento fundamental para o fortalecimento da identidade, da cidadania e

da participação social.

A trajetória do conceito, portanto, revela uma transição: de uma perspectiva elitista e

excludente, centrada na preservação de bens materiais, para uma abordagem democrática e

inclusiva,  que  incorpora  o  patrimônio  imaterial,  as  tradições  populares  e  os  saberes

comunitários. Essa mudança conceitual sustenta as atuais práticas educativas no campo da

formação docente,  uma vez que coloca  o professor em contato com múltiplas  referências

culturais, ampliando sua compreensão sobre o papel social da escola e do ensino de História.

Educação Patrimonial e Identidade Cultural

A  relação  entre  patrimônio  e  identidade  cultural  constitui  um  dos  principais

fundamentos da educação patrimonial.  O patrimônio,  entendido como herança simbólica e

histórica de uma coletividade, atua como elemento de coesão social e de fortalecimento da

memória coletiva. Halbwachs (1990) já destacava que a memória não é individual, mas se

constrói  de  forma  social,  mediada  por  grupos,  instituições  e  práticas  que  lhe  conferem

significado. Nesse sentido, ao trabalhar o patrimônio em sala de aula ou em atividades de

campo,  o  professor  possibilita  que  os  estudantes  reconheçam  a  si  mesmos  e  às  suas

comunidades  como  sujeitos  históricos,  dotados  de  valores  e  tradições  que  compõem  sua

identidade.



Horta,  Grunberg  e  Monteiro  (1999)  reforçam  essa  perspectiva  ao  apontar  que  a

educação patrimonial, quando associada ao ensino de História, amplia a compreensão sobre a

memória e favorece o desenvolvimento de práticas educativas inovadoras. Essa articulação

permite que os licenciandos percebam o patrimônio não como algo distante e estático, mas

como parte de sua realidade cotidiana,  passível de ser interpretado, preservado e recriado.

Dessa forma, o patrimônio torna-se recurso pedagógico ao mesmo tempo em que se converte

em objeto de reflexão crítica sobre cidadania, diversidade e participação social.

Além disso, Hall (2006) enfatiza que as identidades culturais, na contemporaneidade,

são fluidas e múltiplas, construídas a partir de processos históricos e relações de poder. Esse

entendimento é fundamental para a educação patrimonial, pois evidencia que o patrimônio

não deve ser  visto como algo homogêneo,  mas como expressão da pluralidade  de vozes,

narrativas e experiências que compõem a sociedade. Reconhecer e valorizar tal diversidade

significa combater visões excludentes da história e abrir espaço para grupos historicamente

marginalizados, como comunidades quilombolas, indígenas e populações tradicionais.

Portanto, a educação patrimonial, ao promover o diálogo entre memória, identidade e

cultura, contribui para a formação docente crítica e socialmente engajada. O professor em

formação, ao vivenciar experiências com patrimônios materiais e imateriais, desenvolve não

apenas um olhar histórico sobre a realidade, mas também a capacidade de mediar processos

educativos que fortaleçam a identidade cultural dos estudantes e de suas comunidades.

A Formação Docente e a Prática em Campo

A  formação  inicial  de  professores  exige  mais  do  que  a  aquisição  de  conteúdos

teóricos: ela demanda vivências que permitam aos licenciandos articular saberes acadêmicos

com  a  realidade  concreta  das  comunidades  onde  atuarão.  Nesse  sentido,  Schön  (1930)

defende a noção de professor reflexivo, isto é, o docente que constrói sua prática a partir da

análise crítica das experiências, aprendendo com a ação e reelaborando constantemente suas

estratégias pedagógicas. Essa perspectiva dialoga diretamente com metodologias ativas, como

as  aulas  de  campo,  que  oferecem  oportunidades  de  reflexão  situada  e  de  aprendizagem

significativa.

O  Programa  Institucional  de  Bolsas  de  Iniciação  à  Docência  (PIBID)  tem

desempenhado  papel  relevante  nesse  processo  ao  aproximar  os  futuros  professores  de

contextos escolares e comunitários. Por meio de experiências práticas, o programa possibilita

o  contato  com diferentes  realidades  socioculturais,  favorecendo  a  compreensão  de  que  a

docência é uma atividade que envolve não apenas transmissão de conteúdos, mas também



compromisso social e valorização das identidades locais. Como destacam Horta, Grunberg e

Monteiro (1999), a inserção de práticas formativas vinculadas à memória e ao patrimônio

contribui para a construção de docentes mais críticos e sensíveis às demandas da sociedade.

A  realização  de  aulas  de  campo  constitui  um exemplo  de  metodologia  ativa  que

promove  aprendizagens  múltiplas.  Ao visitar  patrimônios  arquitetônicos,  museus,  espaços

religiosos  ou  comunidades  tradicionais,  os  licenciandos  entram  em  contato  direto  com

narrativas históricas, práticas culturais e formas de resistência, vivenciando na prática aquilo

que discutem teoricamente em sala de aula. Essa articulação entre teoria e prática é ressaltada

por  Minayo  (2012),  ao  afirmar  que  a  pesquisa  qualitativa  possibilita  captar  sentidos,

percepções e representações que emergem das interações sociais, aspectos indispensáveis à

formação de professores comprometidos com a realidade em que atuam.

Assim,  a  prática  em campo,  aliada  a  uma  postura  reflexiva  e  crítica,  fortalece  a

formação docente ao oferecer instrumentos para que os futuros professores compreendam o

patrimônio cultural como recurso pedagógico e como dimensão constitutiva da cidadania. Ao

mesmo tempo, contribui para a construção de uma identidade profissional pautada na ética, na

responsabilidade social e na valorização da diversidade cultural.

Comunidades Tradicionais e Resistência Cultural

As comunidades tradicionais, como quilombolas, indígenas e ribeirinhas, representam

expressões vivas do patrimônio imaterial brasileiro. Suas práticas, modos de vida e saberes

constituem importantes fontes de identidade coletiva e resistência social. Horta, Grunberg e

Monteiro  (1999)  ressaltam  que  a  educação  patrimonial  deve  contemplar  não  apenas  a

preservação de bens materiais, mas também o reconhecimento e a valorização dos elementos

simbólicos  e  culturais  que  sustentam  essas  comunidades.  Nesse  sentido,  trabalhar  com

comunidades tradicionais em atividades de campo significa integrar ao processo formativo

experiências de ancestralidade, pertencimento e memória.

A perspectiva de Hall (2006) sobre identidade cultural contribui para compreender a

relevância dessas práticas. Para o autor, as identidades não são fixas ou homogêneas, mas

construídas em contextos históricos e sociais, permeadas por relações de poder e processos de

resistência.  Assim,  ao  dialogar  com  comunidades  quilombolas,  por  exemplo,  os  futuros

professores  têm a oportunidade  de perceber  como a luta  por reconhecimento  territorial,  a

preservação ambiental e a transmissão de tradições orais constituem dimensões do patrimônio

imaterial.  Essas  vivências  favorecem não apenas  a  compreensão histórica,  mas  também a

sensibilização ética diante da diversidade cultural.



No caso específico da comunidade Quilombola Cumbe, visitada no âmbito da aula de

campo do PIBID, evidenciou-se a importância do manguezal como espaço de subsistência,

identidade  e  memória  coletiva.  As  falas  das  lideranças  locais,  ao  relacionar  território,

ancestralidade e pertencimento, reforçam o valor do patrimônio imaterial como elemento de

resistência diante de estigmas e preconceitos. Para os licenciandos, esse contato se mostrou

fundamental  para compreender  que  a  educação patrimonial  não  se restringe  ao  estudo de

monumentos, mas abarca também a valorização de saberes tradicionais e a luta por direitos

sociais.

Assim, integrar comunidades tradicionais ao processo formativo docente é um passo

decisivo  para  consolidar  práticas  educativas  que  reconheçam  a  pluralidade  cultural  e

combatam visões excludentes da história. Ao promover o diálogo entre saberes acadêmicos e

saberes  populares,  a  educação  patrimonial  fortalece  o  papel  social  da  escola  e  prepara

professores capazes de atuar de forma crítica, ética e transformadora em diferentes contextos

socioculturais.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A  sistematização  dos  dados  permitiu  organizar  os  achados  empíricos  em  três

categorias  analíticas  principais:  memória  e  identidade  local,  patrimônio  cultural  e  estético

urbano e ancestralidade e resistência comunitária. Essa categorização possibilita relacionar as

vivências da aula de campo com os referenciais teóricos da educação patrimonial, destacando

implicações formativas para a docência.

Quadro 1 – Categorias analíticas e achados empíricos da aula de campo
Categoria de análise Contextos observados Principais achados Contribuições

formativas

Memória e identidade
local

Limoeiro do Norte
(FAFIDAM, Câmara

Municipal, Igreja Matriz,
Museu CVT)

Contato com história
política, religiosa e

tecnológica; destaque
para “Galeria Lilás”
(representatividade

feminina).

Valorização da memória
como recurso

pedagógico; reflexão
sobre identidade local.

Patrimônio cultural e 
estético urbano

Aracati (Rua Grande,
Teatro Francisca

Clotilde, Biblioteca
Adolfo Caminha, Espaço

das Artes, becos
ornamentados, Canoa

Quebrada)

Experiência estética em
espaços urbanos; relação
entre turismo, memória e
preservação ambiental.

Sensibilidade estética;
reconhecimento do

patrimônio como prática
social dinâmica.

Ancestralidade e 
resistência comunitária

Comunidade Quilombola
Cumbe (trilha no

manguezal, diálogo com
lideranças)

Narrativas sobre
pertencimento,

ancestralidade e luta
territorial; valorização do

Consciência crítica;
reconhecimento de

saberes tradicionais;
reflexão sobre



mangue como espaço de
identidade e subsistência.

patrimônio imaterial.

Fonte: Dados da pesquisa (2025).

Discussão

Os resultados confirmam que a aula de campo proporcionou experiências formativas

que ultrapassam a dimensão acadêmica, alcançando aspectos éticos, culturais e sociais. Em

Limoeiro do Norte, a visita a espaços institucionais e históricos evidenciou como a memória

política pode ser trabalhada pedagogicamente, reforçando Horta, Grunberg e Monteiro (1999),

ao destacar que o patrimônio contribui para a produção de práticas educativas inovadoras.

Na  cidade  de  Aracati,  o  contato  com  patrimônios  arquitetônicos  e  estéticos

demonstrou que a educação patrimonial inclui elementos cotidianos, como a valorização dos

becos e praças, em consonância com Fonseca (1997), que compreende o patrimônio como

processo  cultural  em constante  ressignificação.  Essa  vivência  despertou  nos  participantes

sensibilidade  estética  e  percepção  crítica  sobre  a  importância  da  preservação  cultural  e

ambiental.

Na comunidade Quilombola Cumbe, o encontro com lideranças locais e a trilha pelo

manguezal  revelaram a  centralidade  da ancestralidade  e  da  resistência  na  constituição  do

patrimônio  imaterial.  A  fala  da  liderança  quilombola,  ao  associar  território  e  identidade,

exemplifica  o  que  Hall  (2006)  denomina  de  identidades  culturais  construídas  em meio  a

relações de poder e luta.  Tais  vivências  ampliaram a consciência  crítica dos licenciandos,

permitindo reconhecer saberes tradicionais como parte fundamental da formação docente.

Portanto,  a  esquematização  e  análise  dos  achados  demonstram  que  metodologias

ativas,  como aulas  de  campo,  favorecem aprendizagens  significativas,  promovem diálogo

entre  saberes acadêmicos  e  comunitários  e  fortalecem o compromisso social  da docência.

Esses  resultados  corroboram  Minayo  (2012),  ao  afirmar  que  pesquisas  qualitativas  são

capazes de apreender sentidos e representações emergentes nas práticas sociais, fundamentais

para compreender a complexidade da realidade educativa.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A aula  de  campo realizada  pelo  núcleo  PIBID, com visitas  a  Limoeiro  do  Norte,

Aracati e à comunidade Quilombola Cumbe, evidenciou a potência das metodologias ativas

na formação inicial de professores. Ao integrar saberes acadêmicos com experiências



vivenciadas em territórios diversos, a atividade possibilitou aprendizagens significativas que

contemplaram memória, identidade, estética urbana, ancestralidade e resistência cultural.

Os resultados permitiram concluir que o patrimônio, em suas dimensões materiais e

imateriais, constitui um recurso pedagógico fundamental para o ensino de História e para o

fortalecimento  da  cidadania.  Ao  vivenciar  o  contato  direto  com  espaços  institucionais,

arquitetônicos  e  comunitários,  os  licenciandos  puderam desenvolver  sensibilidade  estética,

reflexão crítica e consciência social, aspectos essenciais para a docência contemporânea. A

experiência reforçou também o papel da educação patrimonial como eixo formativo capaz de

articular teoria e prática, ampliando o repertório pedagógico dos futuros professores.

Embora  tenha  sido  uma  experiência  significativa,  reconhece-se  como  limitação  o

recorte temporal e geográfico da atividade, restrito a três localidades específicas do Ceará. A

ampliação  do  tempo  de  imersão  e  a  inclusão  de  outros  territórios  culturais  poderiam

enriquecer ainda mais a análise e proporcionar novas perspectivas para a formação docente.

Nesse sentido, recomenda-se a continuidade e ampliação de práticas semelhantes, com

a realização  periódica  de aulas  de campo em diferentes  contextos,  a  fim de consolidar  a

integração entre saberes acadêmicos e comunitários. Além disso, destaca-se a necessidade de

novas pesquisas que aprofundem a relação entre educação patrimonial, identidade cultural e

formação  docente,  buscando fortalecer  a  inserção  desse  eixo  formativo  nos  currículos  de

licenciatura.

Conclui-se, portanto, que a experiência relatada contribuiu não apenas para a formação

acadêmica dos bolsistas, mas também para a construção de uma docência comprometida com

a valorização da diversidade cultural,  a preservação do patrimônio e o engajamento ético-

social.  Tais  aspectos  sinalizam  caminhos  promissores  para  a  consolidação  de  práticas

educativas  que dialoguem com as demandas da comunidade científica e da sociedade em

geral.

REFERÊNCIAS

FONSECA, M. C. L. O patrimônio em processo: trajetória da política federal de 
preservação no Brasil. Rio de Janeiro: Editora UFRJ/IPHAN, 1997.

HALBWACHS, M. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990.

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006.

HORTA, M. L. P.; GRUNBERG, E.; MONTEIRO, A. Q. Guia básico de educação 
patrimonial. Brasília: IPHAN, 1999.



MINAYO, M. C. S. Análise qualitativa: teoria, passos e fidedignidade. Ciência & Saúde 
Coletiva, Rio de Janeiro, v. 17, n. 3, p. 621-626, 2012.

SCHÖN, Donald Alan. Educando o profissional reflexivo: um novo design para o ensino e 
a aprendizagem. Tradução livre. San Francisco: Jossey-Bass, 1930.


	RESUMO
	INTRODUÇÃO
	METODOLOGIA
	REFERENCIAL TEÓRICO
	Educação Patrimonial: Conceitos e trajetória
	Educação Patrimonial e Identidade Cultural
	A Formação Docente e a Prática em Campo
	Comunidades Tradicionais e Resistência Cultural

	RESULTADOS E DISCUSSÃO
	Quadro 1 – Categorias analíticas e achados empíricos da aula de campo
	Discussão

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS

