
OFICINA DE BONECAS ABAYOMI: UM INSTRUMENTO DA PRÁXIS

EDUCATIVA NAS ESCOLAS DA REDE PÚBLICA DE ENSINO PARA

A LUTA ANTIRRACISTA. – RELATO DE EXPERIÊNCIA

Francisco Weverton Paula dos Santos  1

Amanda Rocha Lima 2

Luiz Gustavo Barbosa Cruz 3

João Vitor Andrade Santos 4

Jéssica Martins Guedes 5

RESUMO

A luta antirracista é um processo contínuo, tanto na escola, quanto fora dela. Dessa maneira, visando
produzir uma educação que “transgrida fronteiras”, tal qual aponta bell hooks (1994), surge o projeto
“Oficina de Bonecas Abayomi”. A boneca foi criada pela artesã maranhense Lena Martins no final da
década  de  1980,  e  representa  um  símbolo  para  a  cultura  afro-brasileira.  Através  da  ação,
objetivávamos inserir os alunos no debate da luta antirracista, utilizando a confecção como ponte para
debater acerca da herança africana no Brasil, e reafirmação das identidades negras. Neste trabalho,
pretende-se explicitar a experiência relativa à realização e observação da atividade, e entender como
podemos aplicar os conceitos, em uma aula não tradicional. A atividade foi conduzida pela pedagoga
Nara Camilo, e se deu em 4 momentos. No primeiro, fez-se a contação de história do livro infantil
“Quanta África tem no dia de alguém” da Renata Fernandes (2022), introduzindo o debate acerca da
herança africana no Brasil. O intuito dessa primeira ação, tem como base a premissa freiriana (1996)
de aproximar os alunos do tema a partir de suas realidades (nesse caso a partir do dialeto presente nos
seus cotidianos). Logo após, são dadas instruções para que os alunos possam realizar a confecção das
bonecas, seguindo para o último momento, no qual se é feito um apanhado geral com os alunos sobre a
atividade e as questões que a envolvem. Os resultados do projeto se mostram satisfatórios, com amplo
engajamento por parte do corpo discente da escola. Apenas das turmas de 6° ano, cerca de 63 alunos
se  voluntariaram  a  participar  do  projeto,  demonstrando  propriedade  nas  discussões,  conseguindo
articulá-las com a atividade prática. Portanto, o projeto visa pôr em prática mecanismos pedagógicos,
demonstrando a práxis dos conceitos vistos na academia, em sala de aula.

Palavras-chave: Educação  Antirracista,  Práxis  Educativa,  Pedagogia  Libertadora,
Transgressão, Bonecas Abayomi.

1 Graduando do Curso de História da Universidade Federal do Ceará - UFC, weverton4140@gmail.com;
2 Graduando do Curso de História da Universidade Federal do Ceará - UFC, amandarchliam@alu.ufc.br  ;  
3 Graduando do Curso de História da Universidade Federal do Ceará - UFC,   Lgustavocruzbarbosa@gmail.com  ;
4 Graduando do Curso de História da Universidade Federal do Ceará - UFC, jva.santos12@gmail.com;
5 Mestre pelo Curso de História da Universidade Federal do Rio Grande do Norte - UFRN, 
jmartinsguedes@gmail.com;



INTRODUÇÃO

A elaboração do presente trabalho se dá a partir  do desenvolvimento da experiência

compartilhada na escola municipal em tempo integral Maria da Hora, localizada na cidade de

Fortaleza,  Ceará.  Este,  foi  viabilizado  por  meio  do  Programa  Institucional  de  Bolsa  de

Iniciação à Docência (PIBID), e tem como ponto de partida a atividade da oficina de bonecas

Abayomi,  que  ocorreu  no  dia  11  de  junho  de  2025,  com alunos  do  6°  ano.  Através  da

observação da atividade, busca-se entender sobre as dificuldades no desenvolvimento de uma

consciência histórica que esteja atrelada à luta antirracista, assim como refletir de que maneira

podemos unir a práxis educativa no decorrer da atividade.  

A boneca abayomi foi criada pela artesã Lena Martins na década de 1980. Lena decide

cria-la em meio as discussões acerca da comemoração de 100 anos da abolição da escravidão.

Com os seus muitos anos de experiência, Lena cria uma boneca feita basicamente de tecido e

nó,  tornando-se  um  símbolo  para  a  cultura  afro-brasileira.  Através  da  confecção  desta,

podemos dialogar com as mais variadas questões que atravessam a criação da boneca e seus

significados para a composição da memória dos afro-brasileiros. 

A metodologia utilizada para avaliar a atividade teve abordagem quantitativa, que levou

em conta o número de alunos inscritos, e qualitativa, priorizando a interpretação dos discursos

e das interações a partir das questões propostas. Para isso, aplicam-se procedimentos para uma

efetiva avaliação, com destaque para a observação dos participantes e a escuta ativa durante a

realização da atividade. A escuta ativa buscou identificar as múltiplas camadas de significado

presentes  nas  falas  dos  alunos,  levando  em  conta  tanto  os  aspectos  positivos  quanto  os

negativos  das  respostas,  a  fim  de  compreender  suas  percepções  sobre  identidade  negra,

herança negra no Brasil, apagamento histórico dessa população, dentre outras.  

Aqui,  pretende-se  estabelecer  um  diálogo  com  alguns  autores  acerca  da  prática

pedagógica,  para  a  elaboração  de  mecanismos  de  maneira  a  colocar  em  prática  a  luta

antirracista dentro da escola. Primeiro, entendermos a ideia de transgressão (1994), apontada

por  bell  hooks.  A  partir  do  esclarecimento  acerca  da  noção  de  hooks  sobre  o  papel  da

educação,  traçamos  um  paralelo  com  outras  autoras  como  Lélia  Gonzalez  e  Beatriz

Nascimento, que priorizam outras narrativas quando se fala da História do povo negro. 

Os resultados obtidos de maneira qualitativa, se mostram satisfatórios. A atividade foi

feita com 3 turmas diferentes do 6° ano, mostrando ampla adesão. Através das inscrições,



pudemos  constatar  o  total  de  exatos  63  alunos  que  tiveram  interesse  em  participar  da

atividade. Destes, foram formadas duas turmas, com 31 e 32 alunos cada, para que pudessem

participar  da  atividade  em  horários  distintos.  A  partir  da  observação  do  desenvolver  da

atividade,  pudemos notar um amplo engajamento por parte da turma, demonstrando que o

ensino ativo, ao qual o aluno se faz enquanto protagonista do processo de aprendizagem, se

mostra eficaz.  

Portanto, concluímos que através da atividade proposta, é possível se utilizar de outros

mecanismos de aprendizagem que não se limitam a uma aula tradicional. As metodologias e

teorias vistas dentro da universidade, devem estar em constante exercício dentro do ambiente

escolar,  das  mais  variadas  formas.  É  através  do  processo  pedagógico  e  do  processo  da

socialização  do  conhecimento,  que  nós  professores,  podemos  contribuir  para  a  luta

antirracista.  

METODOLOGIA 

A  atividade  desenvolvida  na  Escola  Municipal  de  Tempo  Integral  Maria  da  Hora,

através do Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), foi conduzida

pela  pedagoga  Nara  Camilo,  e  se  deu  em  4  momentos.  O  primeiro,  foi  dedicado  para

apresentação e introdução acerca da artesã Leda Martins, responsável pela criação da boneca.

Em sequência, a pedagoga inicia a leitura do livro “Quanta África Tem no Dia de Alguém”,

de Renata Fernandes. O terceiro momento, foi dedicado para confecção da boneca, seguido

para o último, reservado para interação e escuta ativa dos alunos acerca dos assuntos tratados.

Cada momento tem o intuito de atingir um objetivo ou se utilizar de um mecanismo próprio.

Durante todo o percurso de sensibilização e interlocução foi desmistificado a ideia de que a

história da boneca abayomi estaria ligada ao tráfico transatlântico, oportunizando, assim, a

construção da interpretação da história à luz dos fatos.

A escolha dos estudantes que participaram da atividade se deu de maneira voluntária. O

aluno  que  manifestasse  interesse,  seria  inscrito.  A  fim  de  divulgar  o  evento  de  maneira

assertiva e direcionada, evitando que a informação passasse despercebida pelos estudantes, o

anúncio foi feito em sala. O intuito era captar o máximo possível de alunos, visto que se este

fosse feito em um ambiente extra sala de aula, poderia ter menor aderência. 



A ideia inicial era que pudéssemos aplicar essa atividade com todas as turmas de 6° e 7°

ano (ciclo I do fundamental II). Ao final das inscrições das turmas de 6° ano, notamos um alto

número de inscritos, demonstrando engajamento por parte dos alunos. Como o intuito era

atingir o máximo de alunos possível, decidimos então, limitar a atividade para as turmas do 6°

ano, de maneira a garantir ampla participação daqueles que se inscreveram para a atividade, e

restringir a faixa etária, para uma melhor avaliação dos números. 

Então, os alunos inscritos foram divididos em duas turmas, cada uma contendo um total

de 30 alunos.  A divisão se fez necessária  para que pudéssemos ter  uma maior  atenção e

acompanhamento  desses  alunos,  garantindo que todos pudessem aproveitar  cada  etapa.  A

atividade então foi dividida em 4 momentos. O primeiro momento foi reservado 10 minutos, o

segundo 15 minutos,  o terceiro  20 minutos e o quarto 15 minutos,  totalizando 1 hora de

atividade realizada com cada turma formada. 

A primeira  parte  da atividade  foi  destinada  para apresentação e  introdução de Lena

Martins, artesã responsável pela criação da boneca. Lena nasceu em São Luís do Maranhão, e

logo cedo se mudou para a cidade do Rio de Janeiro, se engajando em movimentos sociais,

principalmente o movimento negro, moldando assim o tipo de trabalho que a artista viria a

produzir.  Na  década  de  1980,  em  meio  a  comemoração  de  100  anos  de  abolição  da

escravidão, a artesã decide então criar a Abayomi, uma boneca negra feita inteiramente com

tecido e nó. Essa primeira parte tem como objetivo, desmistificar o mito de criação acerca da

boneca. As histórias por trás da criação remontam aos tempos dos navios negreiros, nos quais

as mães escravizadas fabricavam a boneca com tecidos da própria vestimenta, para tornar a

viagem  menos  dolorosa  para  suas  crianças.  Através  dessa  etapa  buscamos  evitar  a

disseminação do mito fundador da boneca Abayomi, de maneira a viabilizar e valorizar o

trabalho de Lena Martins, assim como propagar a história da população negra no âmbito da

representatividade e resistência, e não uma narrativa que se limita ao sofrimento. 

A segunda parte se deu através da contação de história do livro “Quanta África Tem no

Dia  de  Alguém”,  de  Renata  Fernandes.  O  livro  traz  de  maneira  curta  e  ilustrada,  uma

narrativa do dia a dia de duas crianças, contando uma história repleta de palavras de origem

africana que fazem parte do nosso cotidiano. Aqui, busca-se através do método freiriano, um

processo pedagógico que une a vivência dos alunos ao que se objetiva refletir. Neste caso,

através de palavras presentes no cotidiano do aluno, tais como: cochilo, minhoca, banguela,

gangorra, quitanda, dengoso, e muitos outros, busca-se aproximar o aluno acerca da reflexão



sobre  as  nossas  origens,  e  de  que  maneira  a  África  nos  atravessa.  A ideia,  portanto,  foi

introduzir os alunos no debate, para que estes possam refletir acerca da herança africana no

Brasil. 

A terceira parte foi reservada para a confecção da boneca propriamente dita. Os alunos

foram acompanhados passo a passo de como se dá o surgimento da boneca, cada etapa sendo

feita  de  maneira  paulatina  e  processual,  seguindo  a  velocidade  da  turma  para  que  todos

pudessem estar equilibrados quanto à etapa e desenvolvimento da boneca. A ação contou com

a participação de cerca de 6 bolsistas, da palestrante e da supervisora, de maneira a garantir o

acompanhamento dos alunos na fabricação da boneca. Foi disponibilizado tecidos pretos (para

fabricação do corpo da boneca),  e tecidos estampados (para fabricação das indumentárias,

acessórios e utensílios da boneca), e tesouras. A boneca é feita basicamente com tecido e nó, o

que permite  um menor nível  de complexidade  e melhor  otimização do tempo.  Esta  etapa

consiste em garantir que o aluno, através da fabricação da boneca, possa refletir acerca das

questões abordadas nas discussões. Ela garante que o aluno seja sujeito ativo e o centro no

processo da aprendizagem.  

A última  etapa,  reservou-se  para  discussão  e  escuta  ativa  dos  estudantes  acerca  da

atividade tratada, tal qual as questões que a englobam. Os alunos puderam relatar acerca da

experiência, articulando suas percepções sobre o desenvolver da atividade. Pudemos também,

refletir sobre as questões que atravessam a atividade proposta: negritude, herança africana,

representatividade, autopercepção, experiências pessoais, e a luta antirracista. A intenção é de

resgatar  nesse  espaço,  noção  de  coletividade,  festividade,  cooperatividade  presentes  na

ancestralidade  africana,  fugindo  das  abordagens  tradicionais  acerca  da  História  do  povo

negro.  

Os dados coletados para realização da atividade foram feitos de maneira quantitativa e

qualitativa,  considerando o número de inscritos na atividade,  o engajamento por parte dos

alunos,  a interação destes na atividade proposta e a habilidade dos alunos em vincular  as

discussões com a atividade proposta. A escuta ativa dos alunos se mostrou fundamental para

entender a percepção dos alunos acerca do tema, assim como o nível de discussão destes com

o diálogo proposto no parágrafo anterior.  

REFERENCIAL TEÓRICO



O presente trabalho visa dialogar com alguns conceitos utilizados por autoras negras,

que  são  primordiais  para  elaboração  e  análise  da  atividade  observada.  A  ideia  de  uma

educação que “transgride” fronteiras, apontado por bell hooks (1994), a noção de Quilombo,

proposto por Beatriz Nascimento (2021) e o “pretoguês” cunhado por Lélia Gonzalez (2019),

estão em constante diálogo com a atividade proposta, e com uma nova perspectiva da luta

antirracista.

bell hooks, inspirada em Paulo Freire, irá entender a educação como ferramenta política

e  libertadora  daqueles  que  são  agentes  no  processo  de  aprender  e  ensinar.  Entender  a

educação como ato político, é ter a percepção desta enquanto um processo socializado, onde

todos os indivíduos fazem parte. A autora escreve a partir de sua vivência enquanto aluna e

professora  negra,  onde  remonta  seus  tempos  no  ensino  básico  nas  escolas  negras,  não

deixando de compará-lo  com o ensino superior hegemonicamente branco. hooks percebe a

partir daí, uma diferença crucial: a universidade em que ela está inserida, diferentemente das

suas professoras negras, não tinha um objetivo libertador, muito menos era aberta ao diálogo.

A educadora,  tenta  resgatar  na sala  de aula  o mesmo espaço que as  suas professoras,  na

educação básica (antes do fim do apartheid nos EUA) estabeleciam. Era um espaço engajado,

com propósito e abertura para um diálogo.

A professora trabalhava para que suas  aulas  se transformassem em comunidades
pedagógicas, isto é, acontecessem como espaço/tempo de mudança nos quais ela e
seus alunos desenvolveriam práticas  engajadas,  compromissadas  e  articuladas.  O
entusiasmo necessário,  que  nos  ensina  a  autora,  é  aquele  que  muda professores
autoritários e alunos “resistentes”. A sala de aula transforma-se numa comunidade
pedagógica com entusiasmo, pois tudo é gerado pelo esforço coletivo. É necessário
que os envolvidos – professores e estudantes - reafirmem e pratiquem a mudança,
para tanto precisam reconhecer o poder que têm em mãos e a luta que travarão
contra  as  estruturas  autoritárias  e  mantenedoras  de  uma  educação  que  prevê
hierarquia, obediência e distância entre discentes e docentes. (Costa, 2021, p. 3)

Transgredir, portanto, é o ato de superar fronteiras sistêmicas estabelecidas de maneira

estrutural, como o racismo, sexismo, classismo e etc. A educação deve, ser chave central na

luta antirracista.
A prática do diálogo é um dos meios mais simples com que nós, como professores,
acadêmicos  e  pensadores  críticos,  podemos  começar  a  cruzar  as  fronteiras,  as
barreiras que podem ou não ser erguidas pela raça, pelo gênero, pela classe social,
pela  reputação  profissional  e  por  um sem-número  de  outras  diferenças  (Hooks,
2017, p.174)

A partir da ideia de ambientação pensada pela autora no processo educativo, utilizamos

do conceito de Quilombo, proposto pela historiadora Beatriz  Nascimento em seus estudos

acerca do  assunto, para estabelecermos uma outra relação de espaço no processo educacional.

A ideia é criar um espaço onde todos os agentes envolvidos façam parte do processo e da



socialização do conhecimento, gerando o sentimento de pertencimento que move o aluno a se

perceber enquanto um agente dentro da dinâmica. 

Beatriz Nascimento (2021), propõe a ideia de Quilombo para além daquela estabelecida

pela historiografia tradicional. Quilombo, não era (ou não é), somente um lugar de fuga das

pessoas escravizadas, mas também um lugar de “assentamento social e organização que criam

uma nova ordem interna e estrutural” (NASCIMENTO, 2021, p. 124). Segundo a autora, o

Quilombo é o resgate da ancestralidade,  é a coletividade,  é o desejo de se constituir  uma

sociedade, e a ausência de conflitos. É a partir dessa noção de Quilombo, que a autora ressalta

as continuidades históricas, identificando os quilombos da contemporaneidade nos seus mais

variados aspectos  e lugares.  A perspectiva  de Quilombo,  discutida  pela  historiadora,  abre

margem  para  outros  autores  que  irão  discutir  sobre  o  processo  de  “Aquilombamento”,

notando que este não é um conceito preso somente a um recorte espacial e temporal, mas

existe nas suas mais variadas formas. 

“Continuidade histórica é um termo ainda mais abstrato que a ‘sobrevivência’ ou
‘resistência cultural’ dos antropólogos. A continuidade seria a vida do homem – e
dos homens – permanecendo aparentemente sem clivagens, embora achatada pelos
vários processos e formas de dominação, subordinação, dominância e subserviência.
Processo  que  aconteceu,  ao  longo  desses  anos,  com  aqueles  que,  em  nossas
abstrações, se englobam na categoria de negros (NASCIMENTO, 2021, p. 139).” 

Assim, o que se propõe é um resgate de alguns aspectos das sociedades quilombolas,

para que possamos pensar uma nova dinâmica no processo pedagógico e na luta antirracista.

A noção de coletividade, cooperatividade, harmonia e festividade, podem ser utilizadas como

ferramentas para as “comunidades pedagógicas”, proposta pela Bell Hooks, para pensar uma

nova relação com o processo pedagógico. 

Por último, podemos retomar a ideia do método freiriano de aproximação, utilizado na

leitura do livro “Quanta África tem no Dia de Alguém”, de Renata Fernandes. Quando se fala

de herança africana no Brasil, uma das coisas mais significativas é a linguagem. A variação de

palavras  de  origem  africana  presente  no  nosso  dia-a-dia  são  incontáveis.  Levando  em

consideração  a  grande  relevância  da  África  no  nosso  dialeto,  a  autora  Lélia  Gonzalez

estabelece um novo conceito que irá englobar essas influências: o pretoguês. O pretoguês,

junção das palavras preto + português, é quase autoexplicativo. Ele estabelece a relação de

influência que os povos africanos têm no nosso dialeto. Daí a utilização do método freiriano:

estabelecer  uma proximidade  a  partir  da  linguagem.  O que poderia  ser  mais  próximo da

realidade dos alunos, se não a linguagem? E o que poderia ser mais útil para entenderem a

herança africana, se não o que está mais próximo destes?



Para  bell  hooks,  a  linguagem  estabelece  na  população  negra  uma  dúbia  relação.

Primeiro,  nas  experiências  de  colonialismo  e  do  sistema  escravista,  as  pessoas  diáspora

tiveram sua língua apagada em detrimento da estabelecida pelo colonizador. Depois, em um

processo de readaptação, a língua é tomada para si, reinventando-a. Apesar da autora falar a

partir do contexto estadunidense, a ideia estabelecida por Lélia Gonzalez, do “pretoguês”, é

semelhante. Pensando nisso, podemos pensar na língua como ferramenta de aproximação dos

alunos acerca do conteúdo proposto. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Os  resultados  apontados  no  estudo,  tem  abordagem  quantitativa,  levando  em

consideração o número de inscritos na atividade, e os qualitativos, avaliando o engajamento

por parte dos alunos, interpretação de seus discursos, observação e escuta ativa, percepção dos

alunos sobre as temáticas abordadas, etc.

Como explicitado anteriormente, o estudo amostral se restringiu a turmas de 6° ano. No

total,  a escola dispõe de 3 turmas diferentes,  A, B e C. O intuito  era  realizar  um estudo

focalizado, de maneira a garantir amplo acesso à atividade com alunos dessa faixa etária, e

compará-los entre si, sem que o fator da variação da idade possa interferir nos resultados.

Segue a relação do número de inscritos:



Conforme  podemos  observar  no  gráfico,  a  relação  de  inscritos  em  comparação  ao

número de alunos matriculados em sala de aula, teve resultados satisfatórios. Vale ressaltar

que a inscrição da atividade foi feita de maneira voluntária, sem sistema de pontuação extra.

Através dos resultados obtidos, podemos verificar que nas turmas B e C, mais da metade dos

alunos  matriculados  se  inscreveram  na  atividade,  enquanto  na  A,  turma  mais  numerosa,

menos  da  metade  demonstrou  interesse  em  participar.  Para  explicação  desse  ocorrido,

devemos levar  em consideração outros  fatores  não programados,  como o número real  de

alunos presentes no dia da inscrição, e no dia da atividade, e o número de alunos que estão

matriculados, mas não frequentam a escola. 

Quando  olhamos  a  relação  de  todos  os  6°  anos  juntos  (A,  B  e  C),  52,5%  é  a

porcentagem  que  representa  a  quantidade  de  alunos  que  se  interessou  em  participar  do

projeto. Ou seja, mais da metade dos alunos se voluntariaram a participar da atividade, mesmo

sem sistema de pontuação extra, ou outro vetor motivacional.

Outro  aspecto  que  se  mostrou  eficaz,  foi  a  divulgação  direcionada.  Ou  seja,  a

divulgação dentro de cada sala de aula, garantiu que a informação acerca da atividade não

passasse despercebida, diferente de outros meios de divulgação como cartazes, panfletos ou a

divulgação em ambientes extra-sala de aula. 

Quanto aos aspectos qualitativos presentes no desenvolver da atividade, elas se mostram

satisfatórios.  Cada  etapa  da  atividade  contou  com um objetivo,  e  em linhas  gerais  esses

objetivos  foram  alcançados.  Com  relação  ao  mito  fundador  da  Abayomi,  buscou-se



desmistificá-lo através da apresentação de Lena Martins, criadora da boneca. Aqui, tinha-se

dois objetivos: primeiro, exaltar o trabalho da artesã Lena Martins, e segundo, mostrar aos

alunos  uma  outra  ótica  da  população  negra,  que  fuja  do  sofrimento.  Os  alunos,  assim,

puderam ter acesso a uma outra narrativa,  onde Lena Martins, mulher negra engajada em

movimentos sociais, na tentativa de valorização de um povo e uma cultura, cria a Abayomi. 

Através da observação da atividade, consideramos efetivo a segunda etapa, de contação

de história do livro “Quanta África tem no dia alguém”. O objetivo era fazer com que os

alunos pudessem se aproximar da temática  da herança africana  no Brasil  através  de algo

presente no cotidiano deles. Nesse caso, foi a língua. 

A terceira parte, de confecção da boneca em si,   tinha como objetivo a participação

ativa.  Através  da  confecção  da  boneca,  o  aluno  poderia  se  sentir  peça  fundamental  no

processo de aprendizagem, utilizando disto como um estímulo para engajar-se na atividade.

Com  isso,  podemos  abrir  espaço  para  uma  reflexão  dos  assuntos  pré-estabelecidos  na

confecção. 

Por  último,  entramos  na  última  etapa  do  processo,  a  de  um diálogo  compartilhado

acerca  dos  assuntos  centrais  que  permeiam  a  atividade.  É  nessa  parte  do  processo,  que

podemos nos utilizar da escuta ativa dos estudantes, e avaliar de que maneira eles conseguem

vincular a atividade prática proposta com as temáticas estabelecidas. 

Os  resultados  obtidos  se  mostram satisfatórios.  Os  alunos  se  apropriaram  bem das

temáticas propostas, a partir da complexidade esperada para a faixa etária destes, assim como

um excelente articulador entre a atividade prática e as questões que giram em torno desta. A

partir da observação do desenvolver da atividade, pudemos notar um amplo engajamento por

parte  dos  estudantes,  demonstrando que  o  ensino  ativo,  ao  qual  o  aluno se faz  enquanto

protagonista do processo de aprendizagem, se mostra eficaz. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A partir  dos dados obtidos e da discussão proposta,  podemos concluir  que o ensino

engajado e a luta antirracista devem ser realizados em conjunto. O processo pedagógico deve

estar em constante exercício e renovação. Pensar pedagogicamente, é entender que escolhas

devem ser feitas, e são essas escolhas que o tornam político. A luta antirracista, assim como o

processo pedagógico, pode ser realizado a partir do resgate da ancestralidade negra. O ato de

ensinar,  que  leva  em conta  todos  os  agentes  envolvidos,  pode  ser  exercitado  a  partir  da

premissa de uma comunidade pedagógica, apontada por hooks (1994). 



A  coletividade,  harmoniosidade,  e  sentimento  de  pertencimento,  gera  indivíduos

engajados.  Essas  são  características  já  identificadas  nas  comunidades  negras,  como  os

Quilombos.  Essas  particularidades  podem  ser  resgatadas  e  pensadas  dentro  do  processo

pedagógico, como uma efetiva ferramenta da socialização do conhecimento. O professor deve

pensar  nesses  critérios  como  uma  maneira  de  colocar  o  aluno  como  agente  central  na

socialização do conhecimento. Articular as ideias de Freire, e outros pensadores da educação

em sala de aula, pode se mostrar mais efetivo se associado às ideias discutidas pelas autoras

citadas neste trabalho. Fugir das amarras estabelecidas em uma aula tradicional é fugir de um

sistema estabelecido pelo colonialismo e pelo imperialismo. É tornar efetivo o processo de

socialização  do  conhecimento,  e  tornar  efetivo  a  luta  antirracista  a  partir  do  resgate  da

ancestralidade negra. 

AGRADECIMENTOS

Aqui,  cabe  um  agradecimento  especial  à  Nara  Camilo,  pedagoga  responsável  pela

execução  e  orquestra  da  atividade.  Sem  ela,  a  atividade  provavelmente  não  teria  sido

realizada. 

Também agradeço à Jéssica Guedes, professora supervisora do núcleo Maria da Hora. O

apoio  da  docente,  compreensão,  profissionalismo  e  amizade,  foi  primordial  para  o

desenvolvimento da atividade e da escrita do trabalho. 

 Grato também ao núcleo de bolsistas Maria da Hora, que deu assistência na execução

da atividade. São eles: Amanda Rocha, João Vitor, Luiz Gustavo, Camile Negreiros, Letícia

Camurça, Davi Reis e Alexsamya Almeida.   Maria da Hora é sinônimo de coletividade e

cooperatividade.  

REFERÊNCIAS

HOOKS, bell.  Ensinando a transgredir:  a educação como prática da liberdade.  São Paulo:
Martins Fontes, 2013

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 42. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e
movimentos. Organização de Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar, 2021

GONZALEZ,  Lélia.  Por  um Feminismo  Afro-Latino-Americano:  Ensaios,  Intervenções  e
Diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020



KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano. Rio de Janeiro:
Cobogó, 2019

COSTA, . F. Resenha da obra: Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade,
de bell hooks. REVISTA ELETRÔNICA PESQUISEDUCA, [S. l.], v. 13, n. 31, p. 949–957,
2021.  DOI:  10.58422/repesq.2021.e1182.  Disponível  em:
https://periodicos.unisantos.br/pesquiseduca/article/view/1182. Acesso em: 17 out. 2025


