
ENSINO DE QUÍMICA PARA/COM OS POVOS INDÍGENAS:

INTERCULTUALIDADE E INTERCIENTIFICIDADE PARA UM

ENSINO TRANSFORMADOR NA AMAZÔNIA

CLAUDIO EMIDIO-SILVA

ADRIANE DAMASCENO VIEIRA DE SOUZA

RAIMUNDA DAYANE SILVA

IVANILDE SANTOS SILVA

RESUMO

O ensino de Química para/com os povos indígenas na Amazônia enfrenta desafios como a
descontextualização  curricular  e  a  marginalização  dos  saberes  tradicionais.  Este  estudo,
baseado em revisão sistemática de Dissertações e Teses, propõe uma abordagem intercultural
(Whas;  Candau)  e  Intercientífica  (Little,  2010),  articulando  conhecimentos  acadêmicos  e
tradicionais para uma educação libertadora. A partir de levantamento bibliográfico sobre o
ensino de química  nas  escolas  indígenas  no Brasil  e na Amazônia,  utilizando da Análise
Textual Discursiva (ATD) (Moraes; Galiazzi, 2016) construiu-se o  corpus desse artigo. As
escolas  indígenas  frequentemente  reproduzem  modelos  colonizadores,  com  estruturas
precárias e materiais didáticos genéricos que ignoram saberes locais, como a Etnoquímica
(conhecimentos  químicos  tradicionais).  A  intercientificidade  oferece  um  caminho  para  o
diálogo  horizontal  entre  esses  conhecimentos.  A revisão  identificou  experiências  exitosas
onde o ensino de Química valorizou saberes tradicionais, como: uso de plantas medicinais
para discutir compostos químicos utilizados pela comunidade; processos de fermentação no
estudo  de  reações;  conhecimentos  locais  sobre  tratamento  de  doenças,  entre  outros.  Os
professores  indígenas,  ao  utilizaram  dessa  perspectiva  relataram  que  a  abordagem
intercultural fortaleceu a autoestima dos alunos e a valorização de sua cultura. E de forma
mais ampliada há relatos em que a experiência serviu como modelo para revisão de políticas
educacionais locais, pressionando por recursos específicos para escolas indígenas. Apesar dos
avanços,  persistem entraves:  (1)  Falta  de formação docente  específica;  (2)  Resistência  de
gestores  em  adotar  currículos  interculturais;  (3)  Necessidade  de  ampliar  a  produção  de
materiais  didáticos contextualizados.  Conclui-se que o ensino de Química para/com povos
indígenas  deve  ser  uma  ferramenta  de  emancipação.  A  interculturalidade  e  a
intercientificidade  permitem  construir  uma  educação  que  dialogue  com  os  saberes
tradicionais,  promovendo  justiça  cognitiva  e  enfrentando  as  estruturas  opressoras.  Nesse
sentido, só podemos pensar em uma educação libertadora quando se reconhece as vozes dos
oprimidos e as integra ao processo de ensino-aprendizagem.

Palavras-chave: Ensino  de  Química,  Educação  Escolar  Indígena,  Interculturalidade,
Intercientificidade, Etnoquímica.



INTRODUÇÃO: A URGÊNCIA DE UM NOVO PARADIGMA PARA O ENSINO DE

CIÊNCIAS NA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA

A Educação  Escolar  Indígena  (EEI)  no Brasil  consolidou-se,  nas  últimas  décadas,

como um campo de lutas e conquistas, orientado pelos princípios da diferença (comunitária e

específica), bi(multi)linguismo e interculturalidade, garantidos pela Constituição Federal de

1988 e por legislação específica. Este marco legal representou uma ruptura com um longo

histórico  de  políticas  assimilacionistas,  que  visavam  apagar  identidades  e  integrar

forçosamente os povos originários à sociedade nacional.  No entanto,  quando se observa a

prática concreta  do ensino de ciências  naturais,  e em particular  da Química,  percebe-se a

persistência de um modelo profundamente monocultural,  que privilegia a visão de mundo

ocidental  e,  de  forma  sistemática,  ignora,  invisibiliza  ou  inferioriza  os  sistemas  de

conhecimento dos povos originários (Lopes, 2012; Silveira, 2010).

Este descompasso entre o arcabouço legal intercultural e a realidade das salas de aula

não  é  acidental.  Ele  reflete  a  força  de  uma  colonialidade  do  saber  (Quijano,  2005)  que

estabelece  a  ciência  moderna  europeia  como  o  único  modelo  válido  e  universal  de

conhecimento.  Neste  contexto,  o  livro  didático  de  Química,  por  exemplo,  revela-se  não

apenas como um recurso pedagógico, mas como um artefato cultural que veicula e reforça

essa  hierarquia  epistêmica.  Sua  linguagem  altamente  representacional,  seus  exemplos

descontextualizados e sua narrativa linear e supostamente neutra frequentemente entram em

conflito com as formas de conhecer e se relacionar com o mundo próprias dos estudantes

indígenas (Lopes, 2012).

Este artigo, portanto, busca a possibilidade de transcender o ensino atual de química

que ocorre nas aldeias especialmente no sul e sudeste do Pará, Amazônia Oriental por uma

fundamentação teórica e prática robusta para um ensino de química que seja verdadeiramente

intercultural e intercientífico. Tomando como ponto de partida aportes teóricos dos estudos

decoloniais de Catherine Walsh (Walsh, 2009) e da educação intercultural de Vera Caudau

(Candau,  2014.),  argumentamos  que  a  Química,  enquanto  ciência  da  matéria  e  suas

transformações, possui profundas e ricas interfaces com os saberes indígenas sobre o mundo

natural.

Estas interfaces não são meramente temáticas ou ilustrativas. Elas são, antes de tudo,

epistemológicas.  Tanto  o  conhecimento  químico  ocidental  quanto  os  saberes  indígenas

buscam explicar a composição, as propriedades e as transformações da matéria. Ambos são

frutos de observação aguçada, experimentação e refinamento ao longo do tempo. No entanto,

partem de premissas  ontológicas  e  de finalidades  sociais  distintas.  Reconhecer  e  explorar



criticamente essas interfaces não é um exercício de folclorização ou um acréscimo exótico ao

currículo.  É  um  passo  essencial  para  uma  educação  que  seja,  de  fato,  emancipatória,

permitindo que os jovens indígenas se apropriem do conhecimento científico sem precisar

abdicar  de  suas  identidades  e  cosmopercepções/cosmovisões,  formando-se  como cidadãos

plenos, capazes de navegar entre diferentes universos de significados.

METODOLOGIA

Este estudo caracteriza-se como uma pesquisa de natureza qualitativa, pautada em uma

revisão sistemática integrativa da literatura, com o objetivo de mapear, analisar e sintetizar as

produções  acadêmicas  e  experiências  pedagógicas  referentes  ao  ensino  de  Química  em

contextos  indígenas,  no  Brasil  e  na  região  amazônica.  O  percurso  metodológico  foi

organizado em três etapas principais: (1) identificação e seleção da produção bibliográfica; (2)

organização  e  construção  do  corpus de  análise;  e  (3)  análise  e  interpretação  dos  dados,

conforme detalhado a seguir.

O levantamento bibliográfico foi realizado entre os meses de janeiro e março de 2024,

tendo  como  eixo  central  a  pergunta  norteadora:  Como  o  ensino  de  Química  tem  sido

concebido e  praticado  nas  escolas  indígenas,  e  que  contribuições  a  interculturalidade  e  a

intercientificidade oferecem para sua transformação? Para responder a essa questão, foram

consultados o Google Acadêmico e  o banco de teses  e  dissertações  da Biblioteca  Digital

Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD). Os descritores utilizados, combinados por meio

dos  operadores  booleanos  "E"  e  "OU",  foram:  "Ensino  de  Química",  "Educação  Escolar

Indígena", "Interculturalidade", "Intercientificidade", "Etnoquímica", "Saberes Tradicionais",

"Amazônia" e "Decolonialidade". Foram selecionados apenas as Dissertações e Teses para

constituir o Corpus do trabalho. Após a exclusão de materiais que apenas tangenciavam o

ensino de química em contextos indígenas ou temáticas relacionadas como as questões de

visibilidade  dos  povos  indígenas  no  ensino  fundamental  e  médio,  foram selecionados  10

trabalhos, sendo sete Dissertações e três Teses.

Os trabalhos selecionados foram organizados na Tabela 1 e estão referenciados. As

principais categorias ou ideias centrais foram retiradas para constituir o corpus dos resultados.

A abordagem escolhida para a análise do material foi a Análise Textual Discursiva (ATD),

conforme proposta por Moraes e Galiazzi (2016). Este método é particularmente adequado

para  pesquisas  qualitativas  que  visam  a  compreensão  profunda  de  textos,  permitindo  a

desconstrução e reconstrução dos dados em busca de novos entendimentos.



Dessa forma, a metodologia adotada, está ancorada em um levantamento bibliográfico

sistemático  e  na  Análise  Textual  Discursiva,  e  permitiu  não  apenas  um mapeamento  da

produção acadêmica em Teses e Dissertações sobre o tema, mas, sobretudo, uma interpretação

crítica  e uma síntese criativa  que fundamenta  a  proposta  teórico-prática  de um ensino de

Química intercultural e intercientífico para a Amazônia.

REFERENCIAL TEÓRICO: INTERCULTURALIDADE E INTERCIENTIFICIDADE

O  referencial  teórico  aqui  apresentado  fundamenta-se  nos  conceitos  de

interculturalidade  e  intercientificidade.  É  crucial  distinguir  a  interculturalidade,  entendida

como um projeto político-pedagógico transformador que busca uma relação dialógica e crítica

entre  saberes  (Walsh,  2009),  do  multiculturalismo,  que  frequentemente  se  limita  a  um

reconhecimento passivo da diversidade. Na prática escolar, a interculturalidade crítica implica

questionar a hierarquia epistêmica que coloca o conhecimento científico ocidental acima dos

saberes tradicionais, desnaturalizar o currículo e assumir os conflitos inerentes a esse diálogo.

Complementarmente,  o  conceito  de  intercientificidade,  proposto  por  Paul  E.  Little

(Little,  2010),  refere-se  especificamente  às  formas de  interação  –  muitas  vezes  de  forma

conflituosa – entre sistemas de conhecimento tradicionais e a ciência moderna. Little (2010)

argumenta que esse campo é marcado por forte assimetria de poder, onde o saber hegemônico

frequentemente  marginaliza  os  conhecimentos  tradicionais.  No  entanto,  etnografias  da

intercientificidade, como as compiladas por Little (2010) – por exemplo, o estudo de Martins

(2010) sobre o kampô entre os Katukina ou o de Schiocchet (2010) com pescadores caiçaras –

ilustram que esses encontros são dinâmicos e podem gerar desde tensões até a construção de

"terceiros espaços" de troca simétrica e conhecimentos híbridos.

Para que esse diálogo seja possível, é necessário desnaturalizar a Química ocidental e

seus pressupostos epistêmicos, que a distinguem radicalmente de outros modos de conhecer.

Estes  incluem:  1)  o  Pensamento  Representacional  e  a  Fetichização  do Abstrato,  com sua

linguagem simbólica; 2) a Objetivação e o Distanciamento como Ideal, que contrasta com a

relação  de  sujeito  para  sujeito  comum  nos  saberes  indígenas;  e  3)  a  Pretensão  de

Universalidade e Neutralidade, que ignora o caráter situado do conhecimento.

Portanto, a efetivação de um Ensino de Química significativo nas escolas indígenas

exige  que  superemos  a  rigidez  desses  três  princípios  fundadores  da  ciência  ocidental.  O

caminho não é a simples substituição de um conhecimento pelo outro, mas a abertura de um

diálogo intercultural e intercientífico genuíno. Trata-se de criar um espaço pedagógico onde a

lógica do conhecimento ocidental sobre a química possa conversar com as lógicas indígenas,



permitindo que os estudantes transitem entre diferentes sistemas de explicação do mundo.

Dessa forma, abrimos espaço para uma educação química que não seja impositiva, mas plural,

enriquecida por outras cosmopercepções/cosmovisões e, acima de tudo, capaz de empoderar

os jovens indígenas com ferramentas para interagir com múltiplos saberes, sem renunciar a

suas identidades e compreensões de mundo.

RESULTADOS E DISCUSSÕES: CONSTRUINDO O  CORPUS DA PESQUISA EM

DISSERTAÇÕES E TESES

As seguintes teses e dissertações foram analisadas, conforme apresentado no Quadro

1, a seguir:
Quadro  1:  Relação  de  dissertações  e  teses  que  tratam  do  ensino  de  química  em  contextos  indígenas  ou
relacionados.

No. Autor e ano Título Observações

01 Santander
(2023)

Possíveis  Diálogos  entre  Conhecimentos  Indígenas  e  Ensino  de
Química:  Uma  análise  de  TCCs  da  Licenciatura  Intercultural
Indígena do Sul da Mata Atlântica da UFSC.

Dissertação

02 Gomes
2024

A  química  dos  corantes  do  jenipapo  e  urucum:  uma  sequência
didática aplicada a cultura indígena. Dissertação

03 Brazão
2023

Linguagem  química  no  contexto  social,  cultural  e  tecnológico:
percepções de alunos do ensino médio de comunidades indígenas do
município de Pedra Branca do Amapari/AP.

Dissertação

04 Silveira
2010

Tradição Maxacali e conhecimento científico: diferentes perspectivas
para o conceito de transformação. Dissertação

05 Gonçalves
2024

Etnociência por meio da temática indígena na escola: contribuições
da teoria histórico-cultural de Vygotsky na produção de uma tabela
periódica interativa.

Dissertação

06 Tsuzuki
2021

Entre cientificidades e Cuias: hibridizações no Ciclo Intercultural de
Iniciação  Acadêmica  dos  Estudantes  Indígena  das  Universidade
Estadual de Londrina

Dissertação

07 Vargas
2020

Conteúdos cordiais no ensino de química:  o café,  a erva-mate e a
cafeína em uma abordagem humanizada no ensino de química Dissertação

08 Gaudêncio
2021

Cadernos Pedagógicos: ensino de fermentação alcoólica a partir da
contextualização  do  etnoconhecimento  indígena  Kaingang  com
enfoque, Ciência, Tecnologia e Sociedade (CTS).

Tese

09 Monteiro
2018

Educação  científica  intercultural:  contribuições  para  o  ensino  de
química nas escolas indígenas Ticuna do Alto Solimões-AM Tese

10 Lopes
2012

Conhecimentos  Bakairi  cotidianos  e  conhecimentos  químicos
escolares: perspectivas e desafios Tese

A  dissertação  de  Santander  (2023)  analisa  Trabalhos  de  Conclusão  de  Curso  da

Licenciatura Intercultural Indígena da UFSC, contribuindo para a discussão sobre a inclusão

de saberes tradicionais no ensino de Química.  Com base na interculturalidade crítica e na

decolonialidade,  a  autora utiliza a  Análise  Textual  Discursiva para examinar  26 TCCs de

estudantes Guarani, Kaingang e Laklãnõ-Xokleng. O estudo identifica que ainda são escassos

os  trabalhos  sobre  a  temática  indígena  no  ensino  de  química  no  contexto  catarinense.  A

pesquisa organiza  os conhecimentos  químicos  relacionados  às culturas  indígenas  em duas



categorias  principais:  conhecimentos  relacionados  à  alimentação  e  conhecimentos

relacionados à medicina-espiritualidade.

Santander  defende  que  a  interculturalidade  é  essencial  para  uma  formação

conscientizadora e para a justiça social, argumentando que o ensino de química deve valorizar

os  saberes  tradicionais.  A  autora  propõe  a  descolonização  do  currículo,  reconhecendo  a

dinamicidade das culturas indígenas e suas contribuições para a sociedade, sustentando que "o

novo comum não seja o único, universal e igual, mas sim a própria diferença" (p. 66).

A dissertação de Gomes (2024) apresenta uma investigação qualitativa que articula o

ensino de química com a cultura indígena, buscando, por meio de uma Sequência Didática

(SD)  contextualizar  conteúdos  de  química  orgânica  –  como  polaridade,  hidrocarbonetos,

funções oxigenadas e biomoléculas – com os saberes tradicionais indígenas relacionados à

extração  e  uso  dos  pigmentos  do  jenipapo  e  urucum.  Ancorado  no  Paradigma  da

Complexidade de Edgar Morin, valorizou a interdisciplinaridade e a integração de saberes, a

partir da pesquisa participante, onde foi aplicada uma SD a uma turma do 3º ano do Ensino

Médio da Escola Indígena Chuí, no estado do Ceará. 

Em relação ao conhecimento químico, a pesquisa mostrou que os alunos identificam

corretamente  a  origem  dos  pigmentos  –  jenipapo  e  urucum  –,  mas  têm  dificuldade  em

distinguir  processos  físicos  e  químicos  envolvidos  na  extração.  Muitos  associaram  a

“raspagem do jenipapo”  a  um processo  físico,  mas  não  compreendiam a  oxidação  como

transformação química  (p.  95).  Esse resultado reforça  a  necessidade  de abordar  conceitos

científicos  a  partir  de  contextos  culturais  significativos  (Gomes,  2024).  Embora  a  autora

procurou destacar a importância de formar professores com perspectiva intercultural confunde

com a  multiculturalidade:  “a  formação  de  professores  inclua  a  perspectiva  multicultural,

visando reduzir práticas etnocêntricas e preconceituosas” (p. 112). Em sua conclusão destaca

que a pesquisa evidencia que a educação intercultural não é apenas uma exigência legal, mas

uma ferramenta de resistência e valorização de saberes historicamente marginalizados. Como

resume a autora, “ensinar sob uma perspectiva étnico-cultural é contribuir para a preservação

e promoção da  cultura  viva  presente  em cada  indivíduo”  (p.  42).  O produto  educacional

desenvolvido  –  a  sequência  didática  –  mostra-se  como  um recurso  adaptável  a  diversas

realidades escolares, contribuindo para uma educação química mais crítica, contextualizada e

antirracista.

A dissertação de Brazão (2023) investiga, através de pesquisa-ação com 56 estudantes

Wajãpi do Amapá, como estes percebem a Química em seu cotidiano. O estudo destaca que

para os Wajãpi existe uma relação de pertencimento com a natureza, onde "eles se consideram



parte  dela"  (p.  14),  fundamentando  assim  a  necessidade  de  um  ensino  de  Química

contextualizado. O autor desenvolveu e aplicou a sequência didática "Os saberes do povo

Wajãpi  e  o  Ensino  de  Química",  abordando  processos  tradicionais  como  fabricação  de

farinha, produção de kasiri e rituais com tucandeira. Esta abordagem permitiu que os alunos

relacionassem a linguagem química com seus valores culturais.

A pesquisa também identificou tensões entre tradição e modernidade, observando que

alguns jovens demonstram desinteresse por festas tradicionais. Brazão conclui que a Química

está intrinsicamente presente no contexto Wajãpi e defende uma abordagem intercultural que

preserve  os  conhecimentos  indígenas  enquanto  promove  sustentabilidade,  propondo  um

modelo pedagógico onde "não se separa a produção de conhecimento da produção cultural"

(p. 68).

A dissertação de Silveira (2010) investiga as relações entre o conhecimento científico

ocidental  e  a  cosmovisão  do  povo  Maxakali  de  Minas  Gerais,  utilizando  o  conceito  de

"transformação" em química, como eixo central. A pesquisa, baseada na experiência da autora

como formadora de professores indígenas, analisa os desafios e possibilidades de um ensino

de  ciências  intercultural.  O  trabalho  se  fundamenta  na  ideia  da  "escola  indígena  como

fronteira", um espaço de troca e conflito entre culturas, e no "perspectivismo ameríndio", que

ajuda a compreender a cosmologia Maxakali, centrada na relação entre as pessoas (tikmü’ün)

e os espíritos (yāmīy).

A  análise  empírica  identificou  três  tipos  de  explicações  para  fenômenos  de

transformação  na  visão  Maxakali:  a)  explicações  divergentes  da  Ciências;  b)  explicações

convergentes, e; c) explicações aparentemente convergentes. A autora conclui que um ensino

de  ciências  efetivo  em  contextos  indígenas  exige  uma  abordagem  intercultural,  onde  o

formador deve se colocar como aprendiz da cultura local. É crucial reconhecer que os saberes

indígenas são sistemas de conhecimento distintos e válidos, e não inferiores. O diálogo entre

saberes é possível, mas requer humildade, respeito e a identificação de contextos cotidianos

que funcionem como "pontes" entre essas diferentes perspectivas, sem a expectativa de que o

conhecimento científico substitua as explicações tradicionais.

A  dissertação  de  Gonçalves  (2024)  investiga  a  integração  entre  o  conhecimento

científico da Química Orgânica e os saberes tradicionais indígenas, utilizando uma Tabela

Periódica Cultural Interativa como recurso pedagógico. Desenvolvido com alunos do Ensino

Médio  de  uma  escola  pública  em  Bagé-RS,  o  estudo  tem  como  base  teórica  a  Teoria

Histórico-Cultural de Vygotsky, que enfatiza a mediação cultural no aprendizado, e o campo

da Etnociência/Etnoquímica, que valoriza os saberes populares.



A pesquisa qualitativa aplicou uma sequência didática em seis encontros, utilizando a

tabela periódica digital (criada na plataforma Genially) que associava elementos químicos a

saberes e práticas indígenas. Os principais resultados apresentados foram: 1) Desconstrução

de Estereótipos; 2) Melhora com relação as dificuldades de Aprendizagem de Química; 3)

Utilização de Ferramenta Digital como Recurso.

O  estudo  conclui  que  a  Tabela  Periódica  Etnocientífica  é  um  recurso  válido  e

inovador, criando um ambiente propício para discussões problematizadoras que vão além de

uma  abordagem  mecanizada.  A  pesquisa  reforça  a  importância  da  mediação  cultural  no

processo de aprendizagem, conforme Vygotsky, e evidencia que a abordagem etnociêntifica é

crucial  para  valorizar  saberes  cotidianos  e  combater  visões  estereotipadas.  Em síntese,  o

trabalho demonstra  que é  possível  e  necessário conciliar  rigor  científico  com valorização

cultural,  formando cidadãos mais críticos e respeitosos com a diversidade. Sua efetividade

plena,  porém,  depende  de  maior  tempo  de  aplicação  e  de  uma  formação  docente  mais

consistente sobre a temática.

A dissertação de Tsuzuki (2021) investiga os processos de hibridização cultural nas

aulas de Ciências da Natureza do Ciclo Intercultural, um curso de graduação para estudantes

indígenas  na  Universidade  Estadual  de  Londrina  (UEL).  Utilizando  uma  abordagem

etnográfica,  o  estudo analisa  como os  saberes  científicos  e  os  conhecimentos  tradicionais

indígenas se negociam e se transformam mutuamente nesse "entre-espaço" intercultural. As

principais  categorias  encontradas  foram:  1)  Ciência  "Suspensa":  A  noção  de  ciência  no

contexto intercultural mostrou-se fluida, oscilando entre uma visão de construção coletiva e

um conjunto de regras a serem seguidas. 2) Hibridização como Processo Central: O estudo

identificou  que  as  diferenças  culturais  não  se  confrontam  de  forma  binária,  mas  se

recombinam criativamente. 3) A "Torção" da Química: Um dos achados mais significativos

foi a personificação de conceitos químicos. 4) Ressignificação de Debates:  Em discussões

como a dos transgênicos, os estudantes não apenas reproduziram argumentos científicos, mas

os  hibridizaram  com  ironia,  experiências  pessoais  e  críticas  políticas,  criando  posições

complexas que transcendiam a mera polarização.

A  pesquisa  conclui  que  o  espaço  intercultural  não  serve  apenas  para  integrar  os

estudantes indígenas, mas também transforma a universidade e seus saberes. A hibridização

produz novas  formas  de  identificação  indígena  e  uma ciência  "impura"  e  reinventada.  O

trabalho  demonstra  que  a  interculturalidade  pode  ser  um  caminho  potente  para  a

descolonização dos saberes, mostrando que os estudantes indígenas influenciam ativamente o

espaço  acadêmico,  modificando  suas  relações  e  conteúdos.  A  potência  está,  assim,  na



capacidade  de descentrar  essências  e fixidades,  permitindo a  emergência de identidades  e

conhecimentos híbridos.

A Dissertação de Vargas (2020) propõe uma abordagem humanizada  e antirracista

para  o  ensino  de  Química,  criticando  o  modelo  tradicional,  focado  em  fórmulas  e

desvinculado  do  cotidiano.  A  pesquisa,  desenvolvida  no  âmbito  do  PROFQUI/UFRGS,

fundamenta-se no conceito de “Conteúdos Cordiais”, que articula o conteúdo científico a um

compromisso  ético,  valorizando  saberes  historicamente  marginalizados,  especialmente  de

povos africanos, negros e indígenas.

A autora utilizou a cafeína – molécula presente no café e na erva-mate – como fio

condutor  para  discutir  as  origens  e  contribuições  culturais  dessas  plantas.  A metodologia

consistiu  em  um  estudo  de  caso  com  37  estudantes  do  Ensino  Médio,  aplicando  uma

sequência didática de sete aulas baseada na estratégia de aprendizagem cooperativa Jigsaw.

Os  principais  resultados  apresentados  na  pesquisa  foram:  a)  Superação  de  Visões

Eurocêntricas  dos  estudantes;  b)  Engajamento  e  Colaboração;  c)  Reconhecimento  da

Relevância  Cultural;  d)  Embora  com  aumento  modesto  nos  índices  de  aprendizagem

quantitativa,  os indicadores  qualitativos  foram bem positivos  (engajamento,  colaboração e

valorização da diversidade).

A pesquisa conclui que a abordagem por Conteúdos Cordiais foi bem-sucedida em

promover uma forma divertida e humanizada de ensinar Química, integrando conhecimentos

químicos  a  uma  perspectiva  histórica,  cultural  e  antirracista.  O  trabalho  evidencia  a

necessidade de o professor ser um produtor de materiais que reconheçam as relações étnico-

raciais, combatendo a disseminação de ideias preconceituosas. A dissertação demonstra que é

possível e necessário um ensino de Química crítico, inclusivo e contextualizado, que valorize

saberes plurais e se comprometa com uma educação verdadeiramente transformadora.

A tese de Gaudêncio (2021) propõe uma transformação no ensino de Química através

da valorização dos saberes Kaingang. A pesquisa identifica processos tradicionais como o

desenvenenamento  da  mandioca  brava  e  a  fermentação  da  bebida  ritualística  Kiki como

sistemas  de  conhecimento  químico  complexos.  Como  produto  educacional,  a  autora

desenvolveu um Caderno Pedagógico sobre fermentação alcoólica, utilizando o enfoque CTS

e os Três Momentos Pedagógicos. O material utiliza o ritual do Kikikoi como ponto de partida

para investigações químicas, incluindo experimentação com pinhão - ingrediente central da

cultura Kaingang.

A  proposta  avança  além  do  conteúdo  conceitual,  promovendo  discussões  sobre

alcoolismo e produção industrial de etanol. Esta abordagem demonstra que a integração entre



saberes  tradicionais  e  conhecimento  científico  enriquece  a  aprendizagem,  valoriza  a

diversidade  epistemológica  e  fortalece  identidades,  formando  cidadãos  mais  críticos  e

respeitosos.

A tese de Lopes (2012) investiga os desafios e possibilidades do ensino de Química

para os estudantes Bakairi da Aldeia Aturua, em Mato Grosso. O estudo parte da premissa de

que  a  relação  dos  indígenas  com  a  escola  é  singular,  sendo  esta  apropriada  como  um

instrumento de mediação com o mundo dos karaiwa (não indígenas) e vinculada ao “aprender

a  ser  alguém  na  vida”.  A  investigação  revela  um  profundo  distanciamento  entre  os

conhecimentos químicos escolares e os saberes cotidianos Bakairi. Esse fosso é agravado pelo

ensino  que  segue rigidamente  a  lógica  do  livro  didático,  descontextualizado  da  realidade

local. A pesquisa elegeu a pesca com timbó – uma prática tradicional – como estudo de caso

para analisar o encontro entre as explicações científica e indígena. Os dados mostram que os

alunos  demarcam  áreas  de  validação  para  cada  tipo  de  conhecimento,  reconhecendo  a

legitimidade de ambos os sistemas explicativos em contextos específicos.

A autora conclui que os conhecimentos químicos estão distantes do cotidiano escolar

Bakairi.  Para  superar  este  obstáculo,  a  autora  defende  a  necessidade  de  uma  abordagem

intercultural  que insira  os  saberes  cotidianos  indígenas  nas  aulas  de Ciências  e  Química,

promovendo um diálogo genuíno que valorize as diferentes formas de explicar o mundo sem

renunciar ao acesso ao conhecimento científico.

CONSIDERAÇÕES FINAIS: POR UM ENSINO DE QUÍMICA DECOLONIAL

Repensar  o  ensino  de  Química  na  EEI  na  chave  da  interculturalidade  e  da

intercientificidade é mais do que uma inovação pedagógica ou uma estratégia para aumentar o

interesse  dos  alunos;  é  uma proposição  decolonial  de  alto  impacto.  Para Mignolo  (2011)

significa desafiar ativamente a hegemonia de um único modelo de ciência  e reconhecer a

pluriversalidade de saberes válidos que explicam e intervêm no mundo. Na concepção de

Walter Mignolo a pluriversalidade é diretamente oposta ao universalismo abstrato da razão

acidental, onde ele argumenta que não há uma única modernidade, mas sim "modernidades

conectadas" através da colonialidade. Essa ideia é uma resposta prática à colonialidade do

saber.

A escola indígena, por sua natureza de espaço de fronteira e de tensão entre mundos,

tem o potencial único de ser um “laboratório vivo” para esse diálogo de saberes. A proposta

aqui  esboçada  não é  um modelo  fechado,  mas um convite  à  experimentação  e  à  criação

contextualizada. O objetivo final não é substituir a Química pelo saber tradicional, nem vice-



versa. Trata-se de formar indivíduos pluri-epistêmicos,  capazes de operar com fluidez em

mais de um sistema de conhecimento. São jovens que podem, em um momento, explicar uma

fermentação com base nos conhecimentos de seus avós e, em outro, utilizando a linguagem

bioquímica, enriquecendo a ambos os universos com suas perspectivas únicas.

Essa  formação  é  fundamental  para  a  construção  de  um  futuro  verdadeiramente

democrático, onde a justiça cognitiva seja tão importante quanto a justiça social. São esses

cidadãos, ancorados em suas identidades e abertos ao diálogo com o mundo, que poderão

contribuir  para  a  solução  dos  complexos  problemas  socioambientais  que  enfrentamos,

trazendo para a mesa não apenas técnicas, mas toda uma cosmovisão baseada no equilíbrio,

no respeito e na reciprocidade.

REFERÊNCIAS

ATTUCH, Iara Monteiro. Os rumos da intermedicalidade: o saber de dona Flor e o saber de
profissionais da saúde no Cerrado. In: LITTLE, Paul E. (Org.). Conhecimentos tradicionais
para o Século XXI: etnografias da intercientificidade. São Paulo. Annablume. 2010. p. 111-
144.

BRAZÃO, Kleber Lobato. Linguagem química no contexto social, cultural e tecnológico:
percepções  de alunos do ensino médio de comunidades  indígenas  do município  de Pedra
Branca do Amapari/AP. Lajeado. 112 f. Dissertação de Mestrado. 2023. 

CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural: entre afirmações e desafios. In: MOREIRA,
Antonio  Flavio;  CANDAU,  Vera  Maria  (Orgs.).  Currículos,  disciplinas  escolares  e
culturas. Petrópolis: Vozes, p. 23-41, 2014.

CHASSOT, A. I.  Alfabetização científica:  questões e desafios para a educação. 7. ed. Ijuí:
Ed. Unijuí, 2016. 344 p.

GAUDÊNCIO, Jéssica da Silva.  Cadernos Pedagógicos: ensino de fermentação alcoólica a
partir  da contextualização do etnoconhecimento  indígena  Kaingang com enfoque Ciência,
Tecnologia e Sociedade (CTS). Volume 2. Ponta Grossa. 183 f. 2021.

GOMES,  Ana  Lídia  de  Araújo.  A química  dos  corantes  do  jenipapo  e  urucum: uma
sequência didática aplicada a cultura indígena. Natal. 162 f. Dissertação de Mestrado. 2024.

GONÇALVES, Miguel Angelo Adrian Ribeiro. Etnociência por meio da temática indígena
na escola:  contribuições da teoria histórico-cultural de Vigotski na produção de uma tabela
periódica cultural interativa. Bagé. 182 f. Dissertação de Mestrado. 2024.

LITTLE, Paul E. (Org.).  Conhecimentos tradicionais para o Século XXI: etnografias da
intercientificidade. São Paulo. Annablume. 2010. 290 p.

LOPES, E.  T.  Conhecimentos  bakairi  cotidianos e  conhecimentos  químicos  escolares:
perspectivas e desafios. Sergipe. Tese (Doutorado em Educação). 2012.



MARTINS,  Homero  Moro.  Os  Katukina  e  o  Kampô:  Percursos  de  um  “conhecimento
tradicional”  indígena.  In:  LITTLE,  Paul  E.  (Org.).  Conhecimentos  tradicionais  para  o
Século XXI: etnografias da intercientificidade. São Paulo. Annablume. 2010. p. 35-73.

MIGNOLO, Walter D. The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial
Options. Durham: Duke University Press, 2011. 458 p.

MONTEIRO, Ercila Pinto. Educação científica intercultural: contribuições para o ensino
de  química  nas  escolas  indígenas  Ticuna  do  Alto  Solimões-AM.  Bauru.  273f.  Tese
(Doutorado em Educação para a Ciência). 2018.

MORAES, Roque; GALIAZZI, Maria do Carmo. Análise Textual Discursiva. 3. ed. Ijuí:
Editora Unijuí, 2020. 264 p.

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, E.
(org.).  A  colonialidade  do  saber:  eurocentrismo  e  ciências  sociais. Perspectivas  latino-
americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142.

SANTANDER, Malu Abreu. Possíveis Diálogos entre Conhecimentos Indígenas e Ensino
de Química: Uma análise de TCCs da Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da Mata
Atlântica da UFSC. 196 f. Dissertação (Mestrado em Educação Científica e Tecnológica).
2023.

SCHIOCCHET, Leonardo. Deus traz pelo mar: conhecimento e conflito socioambiental no
espaço  caiçara  da  pesca  marítima  do  sul  do  Brasil.  In:  LITTLE,  Paul  E.  (Org.).
Conhecimentos  tradicionais  para  o  Século  XXI:  etnografias  da  intercientificidade.  São
Paulo. Annablume. 2010. p. 75-108.

SILVEIRA,  Katia  Pedroso.  Tradição  maxacali  e  conhecimento  científico:  diferentes
perspectivas para o conceito de transformação. Belo Horizonte.  Dissertação (Mestrado em
Educação). 2010.

TSUZUKI, Felipe.  Entre cientificidades e CUIAS:  hibridizações no Ciclo Intercultural de
Iniciação Acadêmica dos Estudantes Indígenas da Universidade Estadual de Londrina. 54 f.
Dissertação (Mestrado em Ensino de Ciências e Educação Matemática. 2021.

VARGAS, Tayná de Paula Reis. Conteúdos cordiais no ensino de química: o café, a erva-
mate e a cafeína em uma abordagem humanizada no ensino de química. Porto Alegre, 97 f.
Dissertação (Mestrado Profissional em Química em Rede Nacional). 2020.

WALSH,  Catherine.  Interculturalidad,  Estado,  Sociedad:  Luchas  (de)coloniales  de
nuestra época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar / Abya-Yala, 2009. 254 p.


