
AMPLIAÇÃO DO REPERTÓRIO CULTURAL NA EDUCAÇÃO

INFANTIL:  CONTRIBUIÇÕES DO PIBID

Noelya Mineiro Reis Ferreira 1

Beatriz Gomes e Silva 2

Kelly Cristina Ducatti da Silva 3

RESUMO

Este relato de experiência é resultado da participação de duas acadêmicas do curso de Pedagogia da
Universidade Estadual de Ponta Grossa (UEPG) no Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à
Docência (PIBID) e apresenta atividades desenvolvidas em Centros Municipais de Educação Infantil
(CMEIs) da cidade de Ponta Grossa – PR, com crianças de 4 e 5 anos. A proposta pedagógica do
subprojeto, fundamenta-se  na  valorização  da  diversidade  cultural  e  nas  múltiplas  linguagens  da
infância,  com base  no  poema “As  cem Linguagens  da  Criança”  de  Lorris  Malaguzzi  (1999).  As
acadêmicas, naturais do Maranhão, buscaram aproximar as crianças de outras culturas por intermédio
da valorização das manifestações regionais. Foram realizadas duas propostas: a primeira, no ano letivo
de 2023, trabalhou a cultura nordestina por meio do bumba meu boi; a segunda, em 2025, abordou a
cultura nortista a partir da festa do boi-bumbá. A contação de história da personagem Catirina ilustrou
as diferentes tradições festivas às crianças,  despertando interesse e facilitando a compreensão dos
significados  culturais  presentes  nessas  tradições.  Ambas  experiências  proporcionaram  às  crianças
vivências  significativas  com  o  auxílio  de  músicas,  produções  artísticas  e  práticas  culinárias.
Metodologicamente,  o  trabalho  se  estruturou  em  três  etapas:  observação  participativa  com
planejamentos,  intervenções  pedagógicas  e  reflexão  crítica  sobre  os  processos  vivenciados.  Os
resultados  fundamentados  por  Furlanetto  (2010),  Oliveira  (2001),  Oliveira  (2009),  Freire  (2024),
Nóvoa  (2009),  apontam  que  as  crianças  ampliaram  seus  repertórios  culturais,  demonstrando
curiosidade, envolvimento e respeito pelas diferentes tradições brasileiras. Além disso, a experiência
contribuiu para a constituição da identidade docente das acadêmicas bolsistas, ao permitir a articulação
teórico-prático  e  ao  evidenciar  o  papel  do  professor  como  mediador  cultural.  A  escola é  lugar
fundamental para a inserção das manifestações culturais no contexto da Educação Infantil, mostrando-
se potente para promover aprendizagens significativas e fortalecer uma visão plural sobre as culturas
brasileiras desde a mais tenra idade. 

Palavras-chave: Educação Infantil, PIBID, Diversidade Cultural, Práticas Pedagógicas.

1 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Estadual de Ponta Grossa - PR, 22023253@uepg.br
2 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Estadual de Ponta Grossa - PR, 22004253@uepg.br 
3 Coordenadora do subprojeto-Pedagogia: Doutora em Educação. Professora no Departamento de Pedagogia da
Universidade Estadual de Ponta Grossa- PR, kcdsilva@uepg.br 

mailto:kcdsilva@uepg.br
mailto:22004253@uepg.br
mailto:22023253@uepg.br


INTRODUÇÃO

Este  trabalho  caracteriza-se  como  um  relato  de  experiência  realizado  por  duas

acadêmicas do quarto ano do curso de Pedagogia da Universidade Estadual de Ponta Grossa

(UEPG). Essa instituição  desempenha um papel  fundamental  na formação de professores,

oferecendo aos acadêmicos oportunidades que enriquecem seu desenvolvimento formativo e

profissional,  viabilizados  por  projetos,  programas  institucionais  e  de  extensão  com

proposições que aproximam a universidade da realidade escolar e vice-versa.

Entre essas oportunidades, destaca-se o Programa Institucional de Bolsas de Iniciação

à  Docência  (PIBID),  que  se  configura  como  um importante  instrumento  de  aproximação

teórico-prático.  Por  intermédio  do  PIBID,  os  futuros  professores  têm  a  oportunidade  de

vivenciar, desde 

os primeiros anos da graduação, as realidades, os desafios e as potencialidades da docência,

construindo saberes que vão além da sala de aula universitária.

A temática  proposta  pela  coordenadora  subprojeto  do  PIBID esteve  alicerçada  na

perspectiva das linguagens na educação infantil,  com fundamentação teórica  no livro “As

Cem Linguagens da Criança” (Edwards; Gandini; Forman, 1999). Os autores citam o poema

de Loris Malaguzzi para expressar que: “A criança é feita de cem. A criança tem cem mãos,

cem pensamentos, cem modos de pensar, de jogar e de falar. Cem, sempre cem modos de

escutar as maravilhas de amar. Cem alegrias para cantar e compreender”.  O poema permite

refletir acerca da multiplicidade da linguagem e da potência criativa presentes na infância,

ressaltando  a  importância  de  reconhecer  e  valorizar  as  diferentes  formas  de  expressão  e

comunicação das crianças no cotidiano educativo.

Participamos  do subprojeto pedagogia em duas  edições:  a primeira,  no período de

2022 a 2024, iniciada quando estávamos no primeiro ano da graduação. Considerando que

atualmente os estudantes do último ano também podem participar, manifestamos o desejo de

ingressar novamente no subprojeto no período de 2024 a 2026, concluindo nossa participação

ao término deste ano letivo.

Ambas  as  experiências  foram desenvolvidas  em Centros  Municipais  de  Educação

Infantil (CMEIs) da cidade de Ponta Grossa - PR, atendendo turmas com aproximadamente



24 crianças, com idades entre 4 e 5 anos. As atividades foram acompanhadas pela professora

coordenadora do subprojeto e pelas professoras supervisoras das instituições, garantindo o 

suporte  necessário para o planejamento,  a execução e a reflexão das práticas pedagógicas

vivenciadas.

As propostas relatadas  surgiram da nossa necessidade de aproximar as crianças  de

culturas  diferentes  daquelas que  estão  habituadas,  considerando  que  somos  naturais  do

Maranhão e atualmente residimos na cidade de Ponta Grossa – PR. No mês de junho, por

exemplo,  no  Maranhão,  as  festas  juninas  têm  grande  relevância  cultural  e  apresentam

características  específicas  que  se diferenciam das  tradições  de outras  regiões  do país.  Na

região  Norte,  também  são  realizadas  festas  tradicionais  em  junho,  com  suas  próprias

particularidades culturais.

Entre  essas  manifestações,  destaca-se  o  bumba  meu  boi,  que  segundo  Furlanetto

(2010),  é  uma das  expressões  mais  ricas  do folclore  brasileiro.  O termo “bumba” é  uma

interjeição  onomatopaica  que remete  ao som de uma batida  ou queda repentina  – assim,

“bumba-meu-boi” 

pode ser interpretado como “bate” ou “chifra meu boi”, refletindo a energia e o simbolismo

presentes na celebração.

Segundo Furlanetto (2010) as manifestações folclóricas do bumba meu boi apresentam

variações  regionais  em seu  nome e  características.  No Maranhão,  Rio  Grande  do  Norte,

Alagoas e Piauí, é conhecido como bumba meu boi; no Pará e Amazonas, recebe o nome de

boi-bumbá; em Pernambuco, é chamado boi-calemba ou simplesmente bumbá. No Ceará, as

denominações  incluem boi-de-reis,  boi-surubim e  boi-zumbi;  na  Bahia,  boi-janeiro  e  boi-

estrela-do-mar. Nas regiões Sul e Sudeste, há ainda outras variações: no Paraná e em Santa

Catarina, boi-de-mourão ou boi-de-mamão; em Minas Gerais, Rio de Janeiro, Cabo Frio e

Macaé, é conhecido como bumba ou folguedo-do-boi; no Espírito Santo, boi-de-reis; no Rio

Grande do Sul, bumba, boizinho ou boi-mamão; e em São Paulo, boi-de-jacá ou dança-do-boi.

Essa  variedade  de  terminologias  e  formas  de  expressão  revela  como  cada  região

ressignifica essa manifestação de acordo com suas referências culturais,  tradições  locais e

regionais atreladas aos modos plurais de viver. Apesar das diferenças entre as nomenclaturas,

o núcleo simbólico da festa que envolve música,  dança,  teatro popular  e religiosidade,  se

mantém  atual;  reforçando  a  identidade  coletiva  e  o  sentimento  de  pertencimento  das



comunidades  que o celebram.  Ao trabalhar  essa manifestação com as crianças,  buscamos

valorizar  essa  diversidade  cultural,  promovendo o respeito  às  distintas  formas  de  viver  e

celebrar a cultura popular brasileira. (Furlanetto, 2010).

Sendo assim, a primeira experiência ocorreu no ano de 2023, quando abordamos o

bumba meu boi, manifestação cultural característica do Maranhão. Por meio dessa proposta,

buscamos aproximar as crianças da cultura nordestina, especificamente maranhense, uma vez

que essa manifestação cultural faz parte da nossa identidade e de nossas memórias.

A segunda experiência, por sua vez, aconteceu em 2025 e teve como foco a região

Norte do país, explorando a festa do boi-bumbá e destacando suas especificidades. A proposta

possibilitou às crianças o contato com símbolos, personagens, cores e culinária característicos

dessa  celebração,  despertando  curiosidade,  respeito  e  interesse  por  culturas  diferentes

daquelas que fazem parte de seu cotidiano.

Assim, o objetivo foi oportunizar momentos em que as crianças pudessem conhecer,

vivenciar e valorizar essas manifestações culturais, ampliando seu repertório, desenvolvendo

o senso de pertencimento e fortalecendo o respeito à diversidade cultural presente em nosso

país.  Essas  propostas  estão  alinhadas  com a  Base  Nacional  Comum Curricular  (BNCC),

especialmente  no  eixo  “O  Eu,  o  Outro  e  o  Nós”,  que  enfatiza  a  importância  do

reconhecimento  das  identidades,  culturas  e  valores  diversos  para  a  construção  de  uma

convivência  social  respeitosa  e  democrática (Brasil,  2018).  As  manifestações  culturais

possibilitam às  crianças  a  compreensão  sobre  si  mesmas  e  sobre  os  outros,  fortalecendo

vínculos  comunitários  e  promovendo a valorização  da  pluralidade  cultural  que  compõe a

sociedade brasileira.

A  partir  disso,  propusemos  a  seguinte  pergunta:  A  vivência  de  diferentes

manifestações culturais na educação infantil contribui para a formação de repertório cultural

na educação infantil? Levantar essa questão possibilitou analisar de que forma experiências

culturais  vivenciadas  pelos  professores favorecem a ampliação do repertório das crianças,

contribuindo para que elas desenvolvam uma compreensão mais ampla e respeitosa sobre a

diversidade cultural  existente no Brasil.  Além disso, evidenciamos a importância do papel

docente como mediador nesse processo de construção de uma identidade cultural  ampla e

plural. 



METODOLOGIA

O procedimento metodológico para este relato se ancora em três etapas fundamentais:

1)  observação  e  participação  das  práticas  pedagógicas;  2)  planejamento  e  intervenção

pedagógica; 3) reflexão e conclusão sobre os processos vivenciados. Essas etapas permitiram 

uma compreensão aprofundada das práticas desenvolvidas, possibilitando uma análise crítica

e a construção de saberes a partir da prática.

Propor um direcionamento pedagógico a partir de culturas distintas, traz uma reflexão

crítica sobre as práticas de ensino direcionadas à educação infantil.  Isto porque, o ensino,

como contínuo processo educativo social, deve contemplar a diversidade cultural, assim como

outros aspectos importantes para a formação integral do indivíduo. Tais práticas pedagógicas

devem ser promovidas pelo professor.

Nóvoa (2009) ao sugerir  um novo conceito acerca de romper com a saturação das

“competências”  necessárias  ao  professor,  faz  uma  correlação  entre  dimensões  pessoais  e

profissionais  da identidade docente,  empregando que a  profissionalidade docente deve ser

construída no interior de sua pessoalidade. Dentre as cinco disposições que são citadas pelo

autor como necessárias, há o compromisso social. 

Podemos  chamar-lhe  de  diferentes  nomes,  mas  todos convergem no sentido  dos
princípios,  dos  valores,  da  inclusão  social,  da  diversidade  cultural.  Educar  é
conseguir que a criança ultrapasse as fronteiras que, tantas vezes, lhe foram traçadas
como destino pelo nascimento, pela família ou pela sociedade [...] (Nóvoa, 2009, p.
34).

Essa compreensão de que a educação deve ultrapassar barreiras e promover inclusão

encontra eco direto nas vivências  proporcionadas pelo PIBID, que se configura como um

espaço  rico  para  a  construção  de  uma docência  comprometida  com os  valores  sociais  e

culturais.  Ao vivenciar  situações que exigem reflexão,  escuta e responsabilidade,  o futuro

professor aprende a reconhecer que sua atuação vai além da transmissão de conhecimentos:

ela envolve a valorização das diferenças e o incentivo ao desenvolvimento pleno de cada

criança.

O PIBID, como programa institucional  de iniciação à docência,  nos instiga a criar

hábitos e aperfeiçoar saberes que estimulem a criatividade,  o conhecimento e a identidade



docente.  Levar a diversidade regional de um país tão extenso em dimensão territorial como o

Brasil  para  uma sala  de aula  com crianças  entre  quatro  e  cinco anos é  algo  que se bem

planejado pode surpreender positivamente. Ao conduzir elementos de nossas próprias raízes

culturais, não buscamos que as crianças compreendessem todos os significados e símbolos de

forma imediata, mas que pudessem vivenciar e experimentar fazendo assimilações com aquilo

que já conheciam. 

BUMBA  MEU  BOI  E  AS  TRADIÇÕES  DA  REGIÃO  NORDESTE:  ANÁLISE  E

DISCUSSÃO DA PRIMEIRA EDIÇÃO

Na primeira edição em que participamos do programa, em junho de 2023, propusemos

trabalhar sobre a cultura da região nordeste a partir da lenda do bumba meu boi. Os temas a

serem trabalhados com as crianças eram definidos mensalmente pela professora coordenadora

do PIBID e a  temática  escolhida  foi  a  música.  Como nesse período do ano é  comum a

realização de festividades escolares relacionadas à festa junina, decidimos articular a música

com a cultura regional nordestina a partir da orquestra do bumba meu boi. 

 O intuito de trabalhar sobre a diversidade cultural regional a partir da lenda do bumba

meu boi surgiu do desejo de valorizar a cultura popular brasileira dentro do ambiente escolar.

Consideramos que, por meio da narrativa da lenda, as crianças poderiam compreender melhor

essa tradição, valorizando assim a cultura e os significados presentes nesta celebração.

Essa proposta vai ao encontro do que defende Oliveira (2001),  ao afirmar que é a

escola  a  instituição  especificamente  organizada  para  transmitir  a  herança  cultural  da

sociedade. Ela é 

cada vez mais indispensável na sociedade, como instancia mediadora entre as novas gerações

e a cultura acumulada,  e ela  deve abrir  espaço para a criatividade,  o questionamento e a

participação. 

Para iniciar a aula, propusemos uma conversa com as crianças, conduzindo um diálogo

sobre  a  região  Nordeste  e  algumas  de  suas  características.  Contamos  que  ambas  éramos

naturais  do  Maranhão  e,  com  o  apoio  de  imagens,  promovemos  uma  discussão  sobre

elementos típicos 

das festas juninas dessa região. Ao introduzir o assunto, buscamos relacionar as culturas e

pontuar  elementos  presentes  nas festas  juninas  de nossa cidade (Ponta Grossa – PR) que



também estão presentes nas festas juninas do Maranhão, trazendo aproximação do assunto

com aquilo que as crianças já conheciam a respeito. 

A fim de compreender  melhor  a  narrativa  do bumba meu boi,  levamos  elementos

como fantoches de palito e uma estrutura de papelão para auxiliar na contação. A história gira

em torno de Mãe Catirina, uma mulher grávida que deseja comer a língua do boi preferido do

patrão e convence seu marido, Pai Francisco, a atender ao seu desejo, resultando na morte do

animal. Após uma grande confusão, o boi é ressuscitado por pajés, simbolizando a renovação

da vida e dando origem às celebrações festivas do bumba meu boi. Quando o boi ressuscita,

todos os 

brincantes cantam e dançam em torno dele, em uma grande festa para comemorar o milagre,

expressando  a  força  simbólica  da  vida  coletiva,  da  fé  popular  e  da  resistência  cultural

presentes 

nessa manifestação tradicional (Furlanetto, 2010).

Com o objetivo de realizar uma experiência mais lúdica, confeccionamos um boi com

auxílio  de  papelão,  tecidos,  pedrarias  e  outros  elementos  para  apresentar  em sala,  o  que

despertou grande interesse nas crianças. Elas demonstraram curiosidade em interagir com o

objeto e se sensibilizaram com a narrativa de que Pai Francisco havia sacrificado o animal

apenas para satisfazer o desejo de sua esposa de comer a língua do mesmo.

Ao final da história, explicamos que dançaríamos em comemoração ao renascimento

do boi, mas que antes tínhamos que produzir um instrumento que é muito utilizado durante as

orquestras  desta  dança,  o  maracá.  Com  o  auxílio  de  garrafas  pet  e  grãos,  conseguimos

reproduzir o som de um chocalho, semelhante ao som do maracá. Enquanto elas produziam

seus  próprios  “maracás’’,  deixamos  músicas  do  “boi  de  sotaque  de  orquestra”,  como  é

conhecido no Maranhão, no fundo para que elas já fossem assimilando as canções e seus

significados.  Optamos  por  introduzir  e  apresentar,  de  maneira  intencional,  mas  sutil,  as

músicas 

da  orquestra  do  bumba  meu  boi.  Dessa  forma,  atendemos  ao  tema  proposto  e,

simultaneamente,  compartilhamos  com as  crianças  a  cultura  nordestina,  que  era  o  nosso

segundo objetivo. 

Rubem Alves  em seu  livro  “Educação  dos  sentidos  e  mais”  compara  o prazer  da

música com o prazer que uma criança tem em falar, ele ressalta que quem ensina a falar não



sabe que está ensinando, e quem aprende não sabe que está aprendendo. A língua se aprende

como se respira e assim é com a música. “Há de se aprender a música da mesma forma como

se respira, a mesma forma como se aprende a falar, sem lugar certo, sem hora certa” (Alves,

2005, p. 30).

Encerramos a proposta levando o boi para o meio da sala de aula, e enquanto uma das

acadêmicas estava vestida com o boi simbolizando seu renascimento, as crianças reproduziam

o som do instrumento na mesma harmonia que a orquestra da música que tocava ao fundo.

 Com a finalidade de apresentar a orquestra do bumba meu boi às crianças, não foi

necessário  que  elas  soubessem  que  o  objetivo  da  aula  era  musicalização.  Por  meio  da

narrativa apresentada, elas apreciavam as músicas da orquestra sabendo que não eram apenas

sons, mas expressões culturais carregadas de sentido.

BOI BUMBÁ E AS TRADIÇÕES DA REGIÃO NORTE: ANÁLISE E DISCUSSÃO 

DA SEGUNDA EDIÇÃO

Em junho de 2025, na segunda edição em que participamos do programa, a professora

supervisora nos propôs o tema “festa junina" e realizou um sorteio entre as duplas para a

escolha de uma região do Brasil. Fomos sorteadas com a região Norte. Como já havíamos

trabalhado com a lenda do bumba meu boi anteriormente, decidimos retomá-la, mas desta vez

buscando enfatizar a sutileza, a riqueza cultural e os elementos visuais marcantes do povo

nortista. 

Como afirma Freire (2024, p.47) “saber ensinar não é transferir conhecimento, mas

criar possibilidades para a sua própria produção ou a sua construção”.  Essa perspectiva nos

orientou ao longo da proposta, pois buscamos criar situações em que as crianças pudessem

construir novos saberes a partir da interação com os elementos culturais apresentados.

Iniciamos a atividade apresentando às crianças imagens das vestimentas típicas do boi-

bumbá. Também mostramos o mapa do Brasil para localizá-las geograficamente e situá-las

sobre a região Norte, considerando que outras  acadêmicas bolsistas  também abordariam as

demais regiões.



Na sequência, contamos novamente a história do boi-bumbá, utilizando fantoches de

palito para representar os personagens. Relembramos a narrativa da primeira edição, em que a

personagem Catirina desejava comer a língua do boi, provocando toda a movimentação do

enredo. Durante essa contação, notamos as crianças muito envolvidas e atentas à narrativa e

aos personagens.

Após a história, realizamos uma atividade de culinária: fizemos um bolo de milho com

a participação das crianças, resgatando um dos sabores mais tradicionais das festas juninas e

também  presentes  na  cozinha  nortista.  As  crianças  participaram  ativamente  do  processo,

ajudando a misturar os ingredientes e observando atentamente cada etapa da preparação. Esse

momento foi repleto  de trocas,  falas  espontâneas e  muita  empolgação.  Elas se mostraram

interessadas em participar,  fazendo perguntas,  comentando sobre o cheiro e a  textura dos

ingredientes,  e  até  relacionando  a  experiência  com  vivências  familiares,  como  quando

cozinham com os pais ou avós.

Enquanto o bolo assava, as crianças receberam máscaras do boi-bumbá, previamente

confeccionadas por nós, e as enfeitaram com lantejoulas, estrelas coloridas, papel crepom e 

outros materiais que ressaltavam o brilho e a diversidade de cores valorizadas na festividade.

Esse momento despertou a criatividade, o encantamento e permitiu uma aproximação lúdica

com a cultura popular nortista.

Por  fim,  realizamos  uma  roda  de  conversa  para  saber  o  que  as  crianças  haviam

apreendido, sentido e do que mais haviam gostado durante a proposta.  Esse momento foi

fundamental  para  ouvir  suas  vozes  e  percepções,  permitindo  que  compartilhassem,  com

entusiasmo, aquilo que mais lhes chamou a atenção. As máscaras coloridas do boi-bumbá

despertaram  grande  curiosidade,  encantando  muitos  com  seus  detalhes  e  expressões.  A

história de Catirina, que comeu a língua do boi, foi contada com risadas e espanto, mostrando

como o enredo prendeu a atenção dos pequenos. Além disso, o preparo coletivo do bolo de

milho foi lembrado com alegria, especialmente pelos aromas, sabores e pela oportunidade de

“colocar a mão na massa”. Esses relatos evidenciam o quanto a vivência foi significativa e

marcante para o grupo.

Essa  vivência  nos  remete  à  reflexão  de  Oliveira  (2009),  que  afirma  que,  no

desempenho de sua função social de formadora de sujeitos históricos, a escola precisa ser um



espaço  de  sociabilidade  que  possibilite  a  construção  e  socialização  do  conhecimento

produzido, tendo em 

vista que esse conhecimento não é dado a priori, mas sim vivo e caracterizado como processo

em construção.

Como  cita  Freire  (2024,  p.  28),  “nas  condições  de  verdadeira  aprendizagem  os

educandos vão se transformando em reais sujeitos da construção e da reconstrução do saber,

ensinando ao lado do educador, igualmente sujeito do processo”. Essa afirmação evidencia

que o professor, segundo o autor, não é o detentor absoluto do conhecimento, mas sim alguém

que  media o processo educativo,  promovendo o diálogo e criando condições  para que os

educandos  participem  da  construção  do  saber.  A  mediação,  nesse  sentido,  favorece  um

ambiente de  troca, escuta e transformação mútua, no qual seja possível também  apresentar

outros mundos às crianças, ampliando seus horizontes.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O  desenvolvimento  das  atividades  propostas  ao  longo  do  subprojeto  permitiu

identificar contribuições relevantes da experiência para a Educação Infantil, especialmente no

que se refere 

à valorização da diversidade cultural.  As propostas baseadas nas manifestações do  bumba

meu boi e do boi-bumbá possibilitaram a ampliação do repertório cultural das crianças por

meio de 

vivências  sensoriais,  expressivas  e  simbólicas.  A  interação  com  narrativas,  músicas,

confecção de máscaras e preparos culinários despertou curiosidade, encantamento e respeito

pelas diferentes tradições brasileiras.

A  escola,  nesse  sentido,  configura-se  como  espaço  fundamental  para  a  mediação

cultural, em que se promovem aprendizagens significativas e o fortalecimento da identidade

coletiva. Ao incorporar manifestações culturais regionais no currículo da Educação Infantil, a

escola amplia as referências das crianças, favorecendo a construção de uma visão plural sobre

as culturas que compõem o Brasil. 

Além  disso,  o  programa  PIBID  revelou-se  fundamental  para  a  construção  da

identidade docente das acadêmicas, ao fomentar a articulação teórico-prático e evidenciar o



papel do professor como mediador da cultura no ambiente escolar. A experiência reforça a

importância 

de integrar manifestações culturais regionais ao currículo da Educação Infantil, promovendo

uma educação que valorize as múltiplas identidades culturais das crianças desde os primeiros

anos escolares. 

AGRADECIMENTOS

Agradecemos à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES),

pelo  financiamento  e  incentivo  à  formação  docente  inicial  por  intermédio  do  Programa

Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID). Estendemos nosso reconhecimento à

Universidade Estadual de Ponta Grossa (UEPG), especialmente à coordenação do subprojeto

de  Pedagogia,  pelo  apoio  pedagógico  e  acompanhamento  contínuo.  Manifestamos  nossa

gratidão aos Centros Municipais de Educação Infantil (CMEIs) parceiros pela acolhida e pela

abertura ao desenvolvimento das atividades,  às professoras supervisoras, que contribuíram

com o diálogo e a partilha de saberes, e às crianças, que enriqueceram profundamente nossa

trajetória formativa com suas expressões, curiosidades e afetos.

REFERÊNCIAS 

ALVES, R. Educação dos sentidos e mais.... Campinas, SP: Verus, 2005.

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, DF: Ministério da Educação, 2018.

FREIRE, P.  Pedagogia da Autonomia: Saberes necessários à prática educativa. 79. ed. Rio
de Janeiro: Paz e Terra, 2024.

FURLANETTO,  B.  H.  O  Bumba-meu-boi  do  Maranhão:  território  de  encontros  e
representações sociais. Revista RA'EGA-O Espaço Geográfico em Análise, Curitiba, n. 20,
p. 107-113, 2010.



MALAGUZZI,  L. História,  ideias  e  filosofia  básica.  In:  EDWARDS,  C.;  GANDINI,  L.;
FORMAN, G. (org.).  As cem linguagens da criança:  a abordagem de Reggio Emilia  na
educação da primeira infância. Porto Alegre: Artmed, 1999. 

NÓVOA, A. Professores: imagens do futuro presente. Lisboa: Educa, 2009.

OLIVEIRA,  J.  F.  A  função  social  da  educação  e  da  escola  pública:  tensões,  desafios  e
perspectivas. In: FERREIRA, E. B.; OLIVEIRA, D. A. (Org.).  Crise da escola e políticas
educativas. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. p. 237-251.

OLIVEIRA, R. C. S. A formação do ser social. In: OLIVEIRA, R.C.S. (Org.) Sociologia: 
consensos e conflitos. Ponta Grossa: EDUEPG, 2001. 


