
RELATO DE EXPERIÊNCIA: CONTAÇÃO DE HISTÓRIA E
INTERVENÇÃO ETNICO-RACIAL COM A OBRA “A PELE QUE EU

TENHO"

Maria Clara de Almeida 1

Poliana Bruno Zuin 2

Maria Iolanda Monteiro 3

RESUMO

Este relato de experiência tem como objetivo compartilhar a vivência de uma intervenção pedagógica
realizada no Colégio de Aplicação Universitária da UFSCar, por meio do Programa Institucional de
Bolsa  de  Iniciação  à  Docência  (PIBID),  junto  a  uma  turma  da  Educação  Infantil,  composta  por
crianças  de  quatro  anos.  A atividade  teve  como eixo  temático  a  diversidade  étnico-racial,  sendo
conduzida a partir da leitura do livro  A pele que eu tenho, de bell hooks. A fundamentação teórica
apoiou-se  na  perspectiva  histórico-cultural  de  Vygotsky  (2000),  que  enfatiza  o  desenvolvimento
infantil através da mediação social e nas concepções de Bakhtin (1997), que considera a linguagem
como prática interacional e constitutiva do sujeito. Para o embasamento das discussões étnico-raciais,
recorreu-se a autores como Nilma Lino Gomes (2003).  A metodologia adotada foi  a contação de
histórias como prática  mediadora,  seguida de rodas de conversa  e de expressão artística  e visual.
Como  resultado  da  proposta,  as  crianças  foram  convidadas  a  realizar  auto-retratos,  utilizando
diferentes misturas de tintas para representar a tonalidade de pele mais próxima à sua. A atividade
mostrou-se potente na promoção de uma educação sensível à diversidade e ao respeito às diferenças,
destacando a importância da inserção de práticas anti-racistas no cotidiano escolar desde os primeiros
anos. Ressalta-se, ainda, o papel do PIBID como espaço formativo que favorece a articulação entre
teoria e prática,  enriquecendo e fortalecendo o olhar crítico e o compromisso com uma educação
inclusiva e transformadora.

Palavras-chave: Educação infantil, contação de história, diversidade etnico-racial.

INTRODUÇÃO

A abordagem das relações étnico-raciais no ambiente escolar é uma prática pedagógica

indispensável na formação de sujeitos críticos e conscientes de sua identidade e do respeito à

diversidade. Contudo, reconhecer a obrigatoriedade desta prática é um marco ainda recente

nas  políticas  educacionais  brasileiras.  Em 2003,  foi  sancionada a  lei  n.  10.639/2003,  que

1 Graduanda do  Curso  de  Pedagogia   da  Universidade  Federal  de  São  Carlos -  UFSCar,
clara.de.almeida17@gmai  l.com  ;
2 Doutora e Mestre em Educação - PPGE - pela Universidade Federal de São Carlos , professora do Colégio de
Aplicação Universitária. E-mail: polianazuin@ufscar.br;
3 Professora Associada do Departamento de Teorias e Práticas Pedagógicas e do Programa de Pós-Graduação em
Educação (PPGE), membro do Grupo Horizonte (UFSCar). E-mail: mimonteiro@ufscar.br.



institui no currículo da educação oficial a "História e Cultura Afro-brasileira", por meio da

inclusão  dos  artigos  26-A  e  79-B  da  Lei  de  Diretrizes  e  Bases  da  Educação  Nacional

(LDBEN) (Brasil, 2003), e foi ainda complementada em 2008, pela lei n. 11.645/2008, com a

alteração do artigo 26-A, incluindo também a história e cultura dos povos indígenas (Brasil,

2008). Assim, apesar do respaldo legal, a efetivação dessas diretrizes continua representando

um  desafio  na  prática  docente,  exigindo  o  rompimento  com  paradigmas  culturais  e

institucionais historicamente excludentes. Nesse sentido, o presente relato de experiência tem

por  objetivo  descrever  uma  proposta  pedagógica  voltada  à  temática  étnico-racial,

desenvolvida  com crianças  de  quatro  anos,  durante  uma  inserção  realizada  por  meio  do

Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), no Colégio de Aplicação

Universitária, da Universidade Federal de São Carlos (UFSCar). A experiência compreendeu

desde o planejamento até a execução da atividade,  que proporcionou ricas trocas entre as

crianças e as graduandas envolvidas.  

A proposta  foi  inspirada  na leitura  do livro  A pele  que tenho,  de bell  hooks,  que

discute de forma sensível e poética a questão da cor da pele e sua relação com a identidade. A

escolha  desta  obra  partiu  da  compreensão  de  que,  desde  a  infância,  crianças  negras  e

indígenas  enfrentam  o  apagamento  de  suas  referências  e  vivências.  A  leitura  convida  à

valorização da subjetividade, revelando que a identidade vai além da aparência e está ligada

às histórias, sentimentos e experiências de cada um e cada uma. 

Após a leitura e a roda de conversa sobre as diferentes tonalidades de pele, as crianças

verbalizaram compreensões como “cada um tem uma origem”, demonstrando sensibilidade e

consciência  inicial  sobre  a  diversidade.  Em seguida,  foi  realizada  uma atividade  de  auto

retrato, utilizando espelhos e telas, onde os(as) alunos(as) puderam explorar tons variados de

marrom,  bege  e  suas  misturas,  buscando  representar  com  fidelidade  suas  próprias

características.  Ao  final,  os  retratos  foram  expostos  e  reconhecidos  entre  si  pelas

características próprias de cada colega, revelando não apenas o engajamento com a proposta,

mas também um fortalecimento da autoimagem e da valorização do outro.

A proposta foi embasada nas contribuições de Bakhtin (1997) e Vygotsky (2000), que

compreendem o desenvolvimento humano como um processo mediado pela linguagem, pela

interação social e pelo diálogo. Para esses autores, o aprendizado ocorre na relação com o

outro, sendo a mediação pedagógica essencial na construção de significados. Para Vygotsky,

“toda função no desenvolvimento cultural da criança aparece duas vezes: primeiro, no nível



social,  e depois, no nível individual” (Vygotsky, 2000, p.101). Assim, a interação com os

colegas e com o(a) professor(a) torna-se essencial na internalização de novos conhecimentos e

na construção da identidade. De forma complementar, Bakhtin ressalta que “é na interação

dialógica com o outro que o sujeito se constitui”  (Bakhtin, 1997, p.122). A linguagem, nesse

contexto, não é um simples instrumento de comunicação, mas uma forma de relação com o

mundo, de alteridade e  de construção de sentidos.  A roda de conversa e os autorretratos,

portanto, funcionaram como práticas dialógicas em que as crianças puderam dizer sobre si e

ouvir  sobre  o  outro,  constituindo-se  como  sujeitos  de  suas  histórias.  Assim,  o  diálogo

estabelecido com as crianças durante a leitura e as atividades proporcionou um espaço de

escuta, reflexão e construção de sentidos sobre suas identidades.

Em diálogo com essa perspectiva, Gomes (2003) afirma que a identidade negra — e,

por extensão, a indígena — é construída social e historicamente, sendo a escola um espaço

fundamental  para  a  afirmação  (ou  negação)  dessas  identidades.  A  autora  destaca  a

importância de políticas afirmativas, da valorização das culturas afro-brasileira e indígena, e

da construção de uma identidade positiva que resista  ao silenciamento  e à desvalorização

histórica.  Em seu livro  Diversidade,  identidade  e  racismo na educação:  desafios  para a

prática docente, Nilma Lino Gomes afirma que:

A educação para as relações étnico-raciais é um processo educativo que se volta para
a transformação das práticas pedagógicas excludentes,  para o combate ao racismo,
para  a  valorização  da  história  e  cultura  dos  povos  africanos  e  afro-brasileiros,
indígenas e da diáspora africana. Ela é também uma educação que implica uma nova
postura ética, política e pedagógica dos sujeitos, instituições e sistemas educacionais
diante  das  desigualdades  étnico-raciais.  Exige  o  rompimento  com  o  mito  da
democracia  racial,  o  enfrentamento  da  invisibilidade  dos  negros  e  indígenas  nos
currículos escolares  e a adoção de práticas de ensino que valorizem a diversidade
étnico-racial como princípio formativo. (Gomes, 2012, p. 32)

Assim, os resultados da experiência demonstraram que, mesmo na Educação Infantil, é

possível  e  necessário  desenvolver  práticas  pedagógicas  que  problematizem  o  racismo,

valorizem a diversidade étnico-racial e estimulem a construção de uma autoimagem positiva.

Através de uma abordagem sensível, dialógica e estética, as crianças puderam reconhecer a si

mesmas e aos colegas como sujeitos únicos, o que evidencia o potencial transformador de

práticas  educativas  comprometidas  com  os  princípios  de  uma  educação  antirracista,

promovendo  o  reconhecimento  e  o  respeito  à  diversidade  étnico-racial  como  parte

fundamental da formação.



METODOLOGIA 

Este trabalho configura-se como um relato de experiência, com abordagem qualitativa,

desenvolvido no âmbito do Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID),

vinculado à Universidade Federal de São Carlos (UFSCar). A experiência foi realizada no

Colégio de Aplicação Universitária, envolvendo uma licencianda do curso de Pedagogia em

processo de formação docente. O objetivo principal da metodologia adotada é descrever, de

forma sistemática e reflexiva, os caminhos trilhados para a construção e execução de uma

proposta pedagógica voltada à abordagem das relações étnico-raciais na Educação Infantil. 

A  proposta  do  PIBID  pressupõe  a  participação  ativa  dos  bolsistas  nas  práticas

pedagógicas  escolares,  permitindo-lhes  atuar  desde  o  planejamento  até  a  execução  de

atividades,  sempre  com  o  acompanhamento  da  professora  supervisora  da  escola  e  da

professora orientadora do subprojeto. A ideia inicial de abordar o tema da diversidade étnico-

racial  surgiu  da  professora  orientadora  do  PIBID,  Maria  Iolanda,  e  foi  integrada  ao

planejamento  anual  da  professora  supervisora,  Poliana,  que  havia  estruturado  um projeto

interdisciplinar voltado ao estudo de diferentes culturas, incluindo a cultura africana e dos

povos originários. 

Segundo Bakhtin (1997), a literatura é um espaço privilegiado de diálogo, que provoca

o leitor a se posicionar, a interpretar e a dialogar com os valores expressos no texto. Nessa

perspectiva,  o  primeiro  passo  para  pensar  a  proposta  foi  encontrar  uma  literatura  que

abordasse o assunto de forma sensível  e coerente com o contexto.  Foi fundamental  nesse

processo,  a  formação  realizada  em  dezembro  de  2024,  ppela  professora  e  pesquisadora

Ayodele Floriano Silva, sobre “Literatura Infantil e Educação das Relações Etnico Raciais”.

Após  a  escolha  do  livro  de  literatura  infantil,  que  serviu  como disparador  para  a

abordagem  do  tema,  foram  elaboradas  estratégias  pedagógicas  que  integrassem  os

fundamentos teóricos aprendidos ao longo da formação acadêmica com a realidade da escola.

A proposta foi organizada em quatro etapas articuladas: 1) Leitura da obra escolhida; 2) Roda

de  conversa  com  as  crianças,  promovendo  o  diálogo  e  a  escuta  ativa  sobre  o  tema;  3)

Atividade  de  autorretrato,  na  qual  as  crianças  puderam se  representar  com base  em suas

características,  observadas  através  de um espelho;  4)  Exposição das  produções no espaço

escolar, como forma de valorização da expressão artística e da diversidade.



RESULTADOS E DISCUSSÃO

A análise da experiência foi sistematizada a partir das formações, do acompanhamento

da prática pedagógica e das produções das crianças durante as atividades desenvolvidas. A

partir  dessa  coleta,  foram  construídas  duas  categorias  de  análise  e  interpretação  dos

resultados.

Aproximação sensível ao tema das relações étnico-raciais

A primeira categoria refere-se à maneira como as crianças reagiram e se envolveram

com a proposta pedagógica centrada na leitura literária sobre diversidade étnico-racial.  Do

ponto de vista teórico, o uso da literatura infantil como recurso pedagógico se sustenta em

Vygotsky (2000), que entende a linguagem como instrumento mediador do desenvolvimento

cognitivo e da construção de significados.  Assim,  a leitura  literária,  ao oferecer  situações

simbólicas  e  enredos  de  identificação,  potencializa  a  formação  de  conceitos  e  o

desenvolvimento  do  pensamento  crítico.  Para  o autor,  o  contato  com a linguagem rica  e

carregada  de  sentido,  como  é  o  caso  da  literatura,  favorece  o  avanço  na  zona  de

desenvolvimento proximal, especialmente quando ocorre em contextos dialógicos mediados

pelo educador.

Complementando  essa  perspectiva,  Bakhtin  (1997)  nos  lembra  que  toda  palavra  é

carregada de vozes sociais e ideológicas. A literatura, nesse sentido, não é apenas um texto a

ser decodificado, mas um território de vozes diversas, onde os sujeitos entram em contato

com múltiplos discursos e são convidados a dialogar com eles. A roda de conversa realizada

após a leitura revelou justamente esse movimento.

Essa  escuta  ativa  e  o  espaço de  fala  proporcionado  pelas  atividades  corroboram as

análises de Nilma Lino Gomes (2003), que defende a importância de se abordar as relações

étnico-raciais desde os primeiros anos da escolarização, como forma de combater o racismo

estrutural e promover uma educação antirracista.

Assim, a escolha de uma obra sensível, coerente com a faixa etária e com o contexto

social da turma, permitiu uma aproximação espontânea ao tema. Durante a roda de conversa,

observou-se  que  os  estudantes  identificaram  aspectos  de  suas  vivências  pessoais,  como

aparência física e sentimentos sobre cor de pele, cabelo, família e pertencimento, promovendo



um rico processo de significação, a partir da narrativa lida, pontuando de formas positivas as

diferenças entre eles. 

Representações identitárias e autorreconhecimento

A atividade  de  auto  retrato,  etapa  posterior  à  roda  de  conversa,  revelou  elementos

importantes do processo de autorreconhecimento das crianças. Ao ver seu reflexo através do

espelho, as crianças puderam observar suas características físicas, mas, como o autorretrato

não é uma atividade simples para a faixa etária, a mediação docente foi imprescindível para a

realização da atividade. 

Ao se observar e pedir a representação, não foi exigido apenas que a criança visse suas

características, mas colocamos em prática uma realidade cultural: as diferentes nuances nos

tons de pele. As crianças foram incentivadas a misturar diferentes cores até chegar aquela que

mais se aproximasse à sua. O mesmo foi feito com a cor dos olhos e do cabelo. A textura

desse também foi apontada - cabelos lisos representados mais retos e cabelos cacheados com

suas respectivas curvas. As imagens abaixo ilustram algumas obras produzidas pelas crianças.

Figura 1- Registro da atividade de auto retrato   

           
Figura 2 - Registro da atividade de auto retrato            

Figura 3 - Registro da atividade de auto retrato   



                        
Figura 4 - Registro da atividade de auto retrato                           

Figura 5 - Registro da atividade de auto retrato

Figura 6 - Registro da atividade de auto retrato

Figura 7 - Produto final do projeto interdisciplinar: Jornal sobre a cultura africana. 



Fonte: Acervo pessoal da autora (2025).

Essa produção espontânea e cuidadosa se alinha às discussões de Nilma Lino Gomes

(2003), que defende a importância de propostas educativas que permitam às crianças negras e

indígenas reconhecerem-se como sujeitos dignos, belos e pertencentes ao ambiente escolar.

Ao proporcionar um espaço onde cada criança pudesse representar a si mesma de forma livre,

acolhida e respeitada,  a atividade rompe com a lógica da homogeneização estética muitas

vezes presente na educação infantil, onde padrões eurocêntricos são naturalizados. A escuta

ativa  e  o  respeito  às  escolhas  visuais  das  crianças  tornaram-se,  nesse  contexto,  atos

pedagógicos profundamente significativos, pois sinalizam que seus corpos, cabelos, traços e

cores são reconhecidos e celebrados.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A experiência relatada neste trabalho evidenciou a potência formativa do Programa

Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) na construção de práticas pedagógicas

críticas e sensíveis. Ao possibilitar a inserção de uma licencianda no cotidiano escolar, com

acompanhamento  teórico  e  prático,  viabilizou-se  o  desenvolvimento  de  ações  concretas

voltadas à promoção da discussão das relações étnico-raciais na Educação Infantil.

As atividades, desenvolvidas com as crianças aqui descritas, revelaram-se não apenas

como  momentos  didáticos,  mas  como  atos  pedagógicos  intencionais,  que  promoveram o

reconhecimento da diversidade, o fortalecimento da autoestima e o exercício do diálogo como

prática formativa, reforçando a tese de Gomes (2003) de que a escola deve ser um espaço de

visibilidade positiva para os sujeitos historicamente marginalizados.

A inserção reafirma a relevância de fundamentos como os de Vygotsky (2000), ao

defender  a  mediação  como  chave  para  o  desenvolvimento,  e  de  Bakhtin  (1997),  que



compreende a linguagem como campo de encontro de vozes diversas. A articulação entre

teoria e prática demonstrou que a literatura, quando mobilizada de forma intencional e crítica,

é  capaz  de  promover  processos  educativos  que  transcendem  a  reprodução  de  conteúdos,

abrindo espaço para a formação ética, estética e política das crianças.

A partir dos resultados obtidos, torna-se evidente a necessidade de ampliar a presença

de  práticas  pedagógicas  voltadas  à  educação  das  relações  étnico-raciais  nos  currículos

escolares e, sobretudo, na formação docente. É fundamental que professores em formação

sejam incentivados a desenvolver propostas que dialoguem com as realidades culturais  de

seus  estudantes  e  que  enfrentem  o  racismo  com  mediações  intencionais,  ancoradas  pela

dialogicidade, de forma pedagógica.

Dessa  forma,  este  relato  contribui  com  evidências  sobre  a  eficácia  de  práticas

educativas antirracistas desde os anos iniciais da escolarização, destacando a importância de

pesquisas  aplicadas  que  integrem  ensino,  formação  e  compromisso  social.  Além  disso,

aponta-se a necessidade de novos estudos que investiguem os efeitos de ações similares, em

diferentes  contextos  educativos  e  que  aprofundem o diálogo  entre  literatura,  identidade  e

diversidade na escola.

Em suma, o presente trabalho reafirma a urgência de se pensar uma educação mais

representativa,  dialógica  e  humana,  capaz  de reconhecer  todas  as  infâncias  e  de garantir,

desde cedo, o direito de cada criança a se ver, se expressar e se afirmar no espaço escolar.

REFERÊNCIAS 

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1997.

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 

jan. 2003.

______. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 11 

mar. 2008.

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação. 

Maio/Jun/Jul/Ago 2003 Nº 23. https://doi.org/10.1590/S1413-24782003000200006



______. Diversidade, identidade e racismo na educação: desafios para a prática docente. 

Cadernos SEPPIR, v. 4. Brasília: SEPPIR, 2012.

VYGOTSKY, Lev S. A formação social da mente: o desenvolvimento dos processos 

psicológicos superiores. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2000.


