
ROMPER O SILÊNCIO: 

MULHERES, FILOSOFIA E JUSTIÇA EPISTÊMICA NA EDUCAÇÃO

Alexnaldo Teixeira Rodrigues 1

Émile Vitória Souza Silveira2

Henrique Estrella Pereira Castro3

RESUMO

Este trabalho, decorrente da articulação entre o Projeto de Pesquisa Filosofia Criativa: desenvolvendo
uma didática disruptiva para o ensino filosófico (CONSEPE 037/2024)  e o  Projeto de Extensão
Filosofando em Múltiplas Linguagens (CONSEPE/UEFS 071/2023), vinculados ao curso de Filosofia
da UEFS, teve como objetivo investigar a percepção de estudantes do ensino médio sobre a presença
de mulheres na Filosofia e propor ações inclusivas. A pesquisa-ação foi realizada em nove turmas de
uma  escola  estadual  de  Feira  de  Santana,  envolvendo  alunos/as  do  1º  ao  3º  ano,  por  meio  de
questionários semiestruturados analisados com base na técnica de análise de conteúdo. O referencial
teórico apoia-se na noção de justiça epistêmica de Miranda Fricker, na crítica de Alicia Puleo ao viés
masculino da tradição filosófica e na análise de Ruth Hagengruber sobre a exclusão histórica das
mulheres como processo político e cultural. A metodologia integrou princípios de Pesquisa-Ação e
Design Thinking, favorecendo a escuta, a colaboração e a experimentação em contextos escolares. Os
resultados  apontaram  amplo  desconhecimento  sobre  filósofas,  revelando  a  permanência  de
estereótipos e confirmando a invisibilidade feminina no ensino de Filosofia. Como intervenção, foram
realizadas  exposições,  rodas  de  leitura,  oficinas  pedagógicas  e  debates  que  possibilitaram  aos/às
estudantes  reconhecer  contribuições  de  mulheres  filósofas  e  cientistas,  refletir  criticamente  sobre
desigualdades  de  gênero  e  questionar  o  apagamento  histórico.  Tais  atividades  geraram mudanças
perceptíveis na visão de alunos e alunas, com relatos de meninas que passaram a se identificar como
potenciais protagonistas do pensamento filosófico e científico. Conclui-se que a inclusão de filósofas
nos  currículos  e  a  adoção  de  práticas  pedagógicas  que  valorizem  a  diversidade  de  sujeitos  do
conhecimento são medidas essenciais para um ensino mais plural e equitativo, capaz de combater o
patriarcado na educação, promover a justiça epistêmica e inspirar novas gerações a ocuparem espaços
historicamente negados às mulheres.

Palavras-chave: Mulheres, Filosofia, Inclusão, Injustiça Epistêmica.

INTRODUÇÃO
A  história  da  filosofia,  tal  como  tradicionalmente  narrada,  foi  marcada  por  um

silenciamento sistemático das mulheres (Araújo; Leal; Frateschi, 2024; Puleo, 2013). Nesse

horizonte  crítico,  Tiburi,  Menezes  e  Eggert  afirmam que se “[...]a  tradição  filosófica  que

conhecemos foi escrita por homens, apenas quando analisada em seus avessos a história da
1 Doutor do Curso de Filosofia da Universidade Estadual de Feira de Santana – UEFS, atrodrigues@uefs.br; 
2 Graduado do Curso Filosofia da Universidade Estadual de Feira de Santana – UEFS, emivit2305@gmail.com;
3 Graduando do Filosofia da Universidade Estadual de Feira de Santana – UEFS, henriqueestrella15@gmail.com

mailto:atrodrigues@uefs.br


filosofia  pode  ser  uma história  de  mulheres”  (Tiburi;  Menezes;  Eggert,  2002,  p.  7).  Tal

formulação não reivindica apenas a presença de mulheres na narrativa filosófica, mas anuncia

a necessidade de uma torção hermenêutica: não basta acrescentar nomes femininos ao cânone,

é  preciso  deslocar  o  próprio  ponto  de  vista  a  partir  do  qual  a  história  da  filosofia  foi

construída. Assim, ao sugerirem que é preciso olhar “pelos avessos”, as autoras indicam que a

exclusão  das  mulheres  não  foi  um  lapso  histórico,  mas  a  expressão  de  um  dispositivo

epistêmico  que  definiu  quem pode filosofar  e  quem permanece  como objeto  do discurso

filosófico.

À  medida  que  as  barreiras  sociais  e  históricas  começaram  a  se  flexibilizar  —

especialmente a partir do século XIX —, algumas mulheres passaram a conquistar espaço no

campo  intelectual,  intervindo  publicamente  em  debates  dos  quais  sempre  foram  parte

implicada, ainda que historicamente excluídas do direito à palavra e ao pensamento devido à

sua  condição  sexual  subordinada  (cf.  Tiburi;  Menezes;  Eggert,  2002,  p.  7).  Mary

Wollstonecraft  (1759-1797), escritora inglesa e defensora dos direitos das mulheres,  é um

exemplo emblemático dessa fissura no discurso filosófico dominante: ao criticar Rousseau,

ela desestabiliza a universalidade abstrata de seus ideais revolucionários,  mostrando que a

liberdade, a igualdade e a fraternidade se sustentavam sobre a manutenção das mulheres no

espaço privado,  destinadas  à reprodução e à  sensibilidade,  jamais  ao pensamento (Tiburi;

Menezes; Eggert, 2002).

Contudo, o caso de Rousseau não é um episódio isolado, mas a expressão de uma

racionalidade  androcêntrica  amplamente  disseminada  na  filosofia  moderna.  Pensadores

iluministas como Kant, bem como seus herdeiros idealistas,  reafirmaram o ideal do “belo

sexo”, reservando às mulheres um lugar de ornamento moral e estético, em contraste com a

racionalidade atribuída aos homens. Essa lógica se prolonga desde a misoginia medieval até a

construção  renascentista  e  iluminista  da  mulher  como corpo e  emoção,  consolidando um

modelo de subjetividade filosófica androcêntrica.

Mesmo quando o discurso filosófico se pretendia crítico e emancipatório,  como no

caso de Fourier ou John Stuart Mill, as mulheres ainda precisavam justificar sua presença no

espaço da razão. Tal exigência revela que a história da filosofia é também a história da disputa

pelo  direito  de  pensar  e  de  ocupar  o  lugar  de  sujeito  epistêmico.  Desse  modo,  a  crítica

feminista  não  apenas  reivindica  nomes esquecidos,  mas  desmonta  a  gramática  mesma da

tradição que determinou quem pode falar, filosofar e ser reconhecido como sujeito universal

(Tiburi; Menezes; Eggert, 2002). “Se no século XX, tantas mulheres (e não podemos escapar

do hábito de citar as ilustres Simone de Beauvoir, Hanna Arendt, Simone Weil, Edith Stein,



Maria Zambrano) assumem o lugar de filósofas importantes [...]” (Tiburi; Menezes; Eggert,

2002, p. 8), seus nomes raramente figuram nos currículos, livros e discursos educacionais

(Mariz; Vidal, 2020; Araújo, Iron Mendes; Araújo Júnior, 2020). Essa invisibilidade reflete

não apenas uma lacuna historiográfica, mas uma forma de injustiça epistêmica que atravessa,

também, a formação escolar. No ensino médio, essa exclusão se manifesta na ausência de

filósofas nos conteúdos e na dificuldade de estudantes, sobretudo meninas, se reconhecerem

como produtoras de pensamento. Romper o silêncio sobre as mulheres na filosofia torna-se,

assim, uma tarefa educativa e política, capaz de reconfigurar os modos de ensinar, pensar e

aprender. 

Este  artigo  surge  da  articulação  entre  o  Projeto  de  Pesquisa  Filosofia  Criativa:

desenvolvendo  uma didática  disruptiva  para  o  ensino  filosófico e  o  Projeto  de  Extensão

Filosofando em Múltiplas Linguagens, vinculados ao curso de Filosofia da UEFS, coordenado

pelo Professor Alexnaldo Rodrigues. O objetivo é investigar a percepção de estudantes do

ensino  médio  sobre  a  presença  de  mulheres  na  filosofia  e  propor  ações  pedagógicas

inclusivas.

Embora  as  discussões  sobre  gênero  tenham  se  originado  em  campos  como  a

psicanálise e a sociologia, na própria filosofia elas adquirem dimensão crítica ao questionar

não apenas a ausência de mulheres no cânone, mas a estrutura epistêmica que determina quem

é reconhecido como sujeito filosófico. Segundo Tiburi, Menezes e Eggert (2002), mulheres

ingressam na filosofia primeiramente como objeto de discurso dos homens, mostrando que a

inclusão de nomes femininos exige uma reflexão mais profunda sobre o regime de enunciação

filosófica.

No contexto brasileiro, esse deslocamento — da mulher como objeto para sujeito —

ganha visibilidade com a criação do Grupo de Trabalho de Gênero da ANPOF em 2017, que

evidencia a reorganização conceitual do campo. Assim, é necessário examinar como esses

debates  se  traduzem ou são  silenciados  nas  aulas  de  filosofia  do  ensino  médio,  além de

mapear a presença de autoras nos currículos e materiais didáticos.

A questão  que  orienta  a  pesquisa  é:  os  deslocamentos  produzidos  pelo  debate  de

gênero  na  filosofia  acadêmica  reverberam  nas  práticas  de  ensino  do  ensino  médio,

contribuindo  para  uma  experiência  formativa  que  reconheça  mulheres  como  sujeitos  do

pensamento filosófico?

O objetivo geral é analisar as percepções dos estudantes sobre as mulheres na filosofia,

considerando  a  articulação  dessas  percepções  com  os  debates  feministas  acadêmicos.

Especificamente, busca-se: (1) examinar como as questões de gênero são abordadas nas aulas;



(2) investigar as percepções sobre presença e representatividade feminina; e (3) compreender

o impacto do debate de gênero nas práticas pedagógicas, apontando caminhos para um ensino

mais inclusivo.

Investigar essas reverberações não se limita a mapear percepções, mas constitui gesto

epistemológico e político, ao questionar a tradição androcêntrica que historicamente excluiu

mulheres como sujeitos do pensamento. Compreender essas percepções evidencia lacunas na

formação filosófica e sugere possibilidades pedagógicas para promover inclusão e pluralidade

de vozes. Dessa forma, o estudo contribui para um ensino de filosofia crítico e sensível às

desigualdades de gênero, promovendo o reconhecimento das mulheres como sujeitos ativos

da produção filosófica e reforçando que a luta pelo direito de pensar historicamente negada a

elas permanece central na formação contemporânea.

METODOLOGIA 

A  pesquisa,  de  abordagem  qualitativa  e  caráter  exploratório-descritivo,  combinou

Pesquisa-Ação e Design Thinking para investigar e intervir nas percepções dos/as estudantes

sobre a representação feminina na Filosofia e suas implicações no ensino em escolas públicas

de  Feira  de  Santana  (BA).  Conforme  Thiollent  (1996),  a  Pesquisa-Ação  envolve  os/as

participantes na análise e transformação de problemas coletivos, enquanto o Design Thinking,

baseado em empatia, colaboração e experimentação (Oliveira, 2014), busca soluções criativas

para desafios educacionais. Essa integração garantiu a participação ativa de licenciandos/as e

da comunidade escolar na elaboração de estratégias pedagógicas inclusivas.

O estudo foi realizado em uma escola pública estadual, no segundo semestre de 2024,

com nove turmas do Ensino Médio (1º ao 3º ano). Os dados foram coletados por meio de

questionários  semiestruturados,  aplicados  com  o  apoio  de  estudantes  universitários/as

voluntários/as.  A  análise  temática  de  conteúdo,  segundo  Bardin  (2011),  possibilitou

identificar categorias e padrões nas falas dos/as participantes, evidenciando percepções sobre

o papel das mulheres na Filosofia e os efeitos do silenciamento histórico das filósofas. As

respostas foram agrupadas nas categorias representatividade, justiça epistêmica e igualdade de

gênero. A fundamentação teórica apoiou-se em Fricker (2007), Puleo (2007) e Hagengruber

(2019),  articuladas  a  autoras  contemporâneas  como Araújo,  Leal  e  Frateschi  (2024),  que

propõem uma revisão feminista da historiografia filosófica.

A pesquisa foi conduzida por bolsistas e voluntários/as de extensão (PROEX/UEFS),

observando os  princípios  éticos  da  pesquisa em educação  e  a  Resolução nº  510/2016 do

Conselho  Nacional  de  Saúde.  Integrando  pesquisa,  ensino  e  extensão,  o  projeto  incluiu



exposições, oficinas e rodas de leitura sobre mulheres filósofas e cientistas, inspiradas nos

princípios  do Design Thinking.  Essas  ações  promoveram empatia,  colaboração e  reflexão

crítica  sobre  desigualdades  de  gênero,  contribuindo  para  um  ambiente  educacional  mais

diversificado, igualitário e estimulante.

REFERENCIAL TEÓRICO

As desigualdades de gênero e a sub-representação das mulheres na Filosofia e nas

Ciências  constituem fenômenos  históricos  e  multifacetados  que  resultam de  processos  de

exclusão simbólica, social e institucional. Autoras como Lopes e Costa (2020) e Araújo, Leal

e Frateschi (2024) destacam que o apagamento feminino na tradição filosófica não se limita à

ausência de nomes de filósofas, mas está relacionado à forma como a história da Filosofia foi

construída a partir  de um ponto de vista  masculino.  Nesse sentido,  o reconhecimento das

mulheres como sujeitos do conhecimento exige não apenas uma revisão historiográfica, mas

uma reconfiguração epistêmica que problematize os fundamentos mesmos da racionalidade

filosófica.

A historiografia feminista, conforme aponta Perrot (1988, 1993, 2005), foi decisiva

para a incorporação das mulheres como sujeitos históricos e intelectuais, abrindo caminho

para que a Filosofia também revisse suas narrativas e reconhecesse a presença feminina em

sua constituição. Assim como a História se debruçou sobre as experiências das mulheres, a

Filosofia  contemporânea  vem sendo  convocada  a  examinar  criticamente  as  bases  de  seu

próprio  discurso,  incluindo  as  relações  de  poder  que  determinaram  quem  pode  ser

reconhecido como sujeito de pensamento (Rago, 1995).

Nesse contexto, a epistemologia feminista emerge como um campo de reflexão que

denuncia  o caráter  androcêntrico  da produção filosófica  e  científica.  Para Amorós (1991,

2000), o feminismo filosófico representa uma ruptura com a suposta neutralidade da razão,

revelando como a  exclusão das  mulheres  foi  sustentada  por  critérios  de  legitimidade que

definiam o sujeito racional como masculino.

Ruth Hagengruber (2023) evidencia que as mulheres sempre desempenharam papel

central na Filosofia, mas historicamente sofreram silenciamento, que se manifesta tanto na

exclusão  do  acesso  às  práticas  filosóficas  quanto  no  não  reconhecimento  de  suas  obras.

Segundo  Hagengruber,  recuperar  essas  vozes  é  essencial  para  reescrever  a  história  da

Filosofia  de  maneira  mais  justa  e  inclusiva.  Alicia  Puleo  (2013),  por  sua  vez,  critica  o

universalismo abstrato da Filosofia ocidental e a suposta neutralidade da razão, mostrando que

esses  elementos  historicamente  legitimaram  a  exclusão  das  mulheres  e  naturalizaram



desigualdades de gênero. Para Puleo, desconstruir essas estruturas é fundamental para revelar

as  bases  patriarcais  da  tradição  filosófica  e  possibilitar  novas  formas  de  racionalidade

inclusivas.

Já Sattler (2023) propõe compreender o feminismo filosófico como um movimento de

revisão  das  categorias  fundantes  da  tradição,  abrindo  espaço  para  novas  formas  de

racionalidade e para uma hermenêutica inclusiva.

O  conceito  de  injustiça  epistêmica,  desenvolvido  por  Miranda  Fricker  (2007),

contribui de modo decisivo para compreender os mecanismos de silenciamento e descrédito

que incidem sobre as mulheres enquanto produtoras de conhecimento. Segundo a autora, a

injustiça epistêmica ocorre quando sujeitos são desvalorizados em sua capacidade de conhecer

e de comunicar saberes, em virtude de preconceitos estruturais. Nesse sentido, Araújo, Leal e

Frateschi (2024) destacam que o silenciamento pode se manifestar de diferentes formas: de

maneira  explícita,  por  meio  de  regras  sociais  que  determinam  quem  pode  se  dedicar  à

Filosofia; de forma institucional, quando mulheres, mesmo educadas, têm seu acesso negado

aos grupos que praticam Filosofia;  e de maneira  epistêmica,  quando obras publicadas  por

mulheres não são reconhecidas como relevantes devido ao gênero da autora.

A partir  dessas discussões,  autoras  contemporâneas  como Araújo,  Leal  e Frateschi

(2024) argumentam que a reescrita da história da Filosofia sob uma perspectiva feminista

constitui  um  gesto  de  justiça  epistêmica,  restituindo  às  mulheres  o  direito  de  serem

reconhecidas  como  sujeitos  cognoscentes.  Essa  perspectiva  inspira  práticas  pedagógicas

comprometidas  com  a  equidade  de  gênero  e  a  valorização  da  diversidade  de  vozes,

especialmente no ensino médio, onde ainda persiste a ausência de filósofas nos currículos e

materiais didáticos (Mariz; Vidal, 2020).

Assim,  a  articulação  entre  feminismo  filosófico  e  educação  revela-se  um  campo

fecundo de transformação. Ao reconhecer que o silenciamento das mulheres na Filosofia é

também uma forma de injustiça epistêmica, o ensino da disciplina pode se tornar espaço de

reconstrução simbólica e política, no qual os/as estudantes aprendem a identificar e questionar

desigualdades  históricas.  Essa  perspectiva  sustenta  a  proposta  desta  pesquisa,  que  busca

compreender como as percepções de estudantes sobre as mulheres na Filosofia se articulam

com os  debates  teóricos  contemporâneos,  e  de  que  modo  a  inclusão  dessas  vozes  pode

promover um ensino mais plural, justo e emancipador.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Caracterização do Perfil dos/as Participantes



A pesquisa contou com a participação de 196 estudantes do Ensino Médio, compondo

uma amostra diversificada e representativa do público escolar investigado. Ressalta-se que a

amostragem não foi intencional, uma vez que os/as participantes correspondem às turmas que

integraram as atividades de aplicação dos questionários, sem seleção prévia de perfis. Assim,

os  dados  refletem  as  condições  reais  de  composição  das  turmas  no  contexto  da  escola

pesquisada.

A  distribuição  por  sexo  autodeclarado  revelou  uma  acentuada  predominância

feminina, com 120 participantes (61,2%) identificados como do  sexo feminino, 63 (32,1%)

como do sexo masculino e 13 (6,6%) que optaram por não informar. No que se refere à idade,

observou-se uma variação entre 15 e 22 anos, sendo a faixa etária mais recorrente a de 17

anos, com 81 estudantes (41,3%). A distribuição completa é apresentada a seguir:

Idade Estudantes (nº) Percentual (%)

17 anos 81 41,3%

16 anos 39 19,9%

15 anos 33 16,8%

18 anos 22 11,2%

Idade não informada 18 9,2%

19 anos 2 1,0%

22 anos 1 0,5%

A  amostra  caracteriza-se,  portanto,  por  um  perfil  etário  heterogêneo,  ainda  que

concentrado em faixas típicas do Ensino Médio, e por uma acentuada predominância do sexo

feminino. No que se refere à distribuição por série, a amostra foi composta por 37 estudantes

da 1ª série (Turma 1B), 59 da 2ª série (Turmas 2A e 2C) e 98 da 3ª série (Turmas 3C e 3D),

havendo  ainda  2  participantes  que  não  informaram  a  série  ou  turma.  Essa  distribuição,

também, evidencia uma concentração expressiva na 3ª série do Ensino Médio, que reúne 98

participantes  (50% da  amostra  total).  Tal  predominância  é  analiticamente  relevante,  pois

permite captar percepções amadurecidas e abrangentes sobre o percurso formativo e sobre

presença e representatividade das mulheres na Filosofia ao longo do ciclo completo do ensino

de Filosofia. 

Presença/ausência das mulheres filósofas nas aulas

Quando questionados/as se haviam participado de aulas em que filósofas mulheres

fossem  abordadas  e,  em  caso  afirmativo,  se  poderiam  descrever  algo  marcante  dessas

experiências,  os/as  196  participantes  distribuíram  suas  respostas  em  quatro  categorias



principais:  “Não”,  “Sim”,  “Dúvida”  e  “Não  responderam”,  com  suas  respectivas

subcategorias detalhadas.

A ampla maioria dos/as estudantes (157 participantes, 80,1%) declarou não ter tido

contato percebido com filósofas durante as aulas, o que revela uma lacuna curricular profunda

e persistente no ensino da disciplina. Esse dado reforça a percepção de que o espaço escolar

ainda reproduz o cânone filosófico tradicional, historicamente dominado por autores homens,

e não promove a visibilidade das pensadoras mulheres.

Um grupo de  18  participantes  (9,2%) indicou  dúvida  sobre  a  própria  experiência,

utilizando expressões como “não lembro” ou “não me recordo”, o que sugere fragilidade na

memória e na percepção de vivências pedagógicas relacionadas a filósofas — sinal de que,

mesmo quando houve menções pontuais, elas não foram suficientemente marcantes para se

consolidarem como referências significativas.

Por  outro  lado,  apenas  20  estudantes  (10,2%) relataram experiências  concretas  de

aulas  ou discussões  que incluíram filósofas,  enquanto  3 participantes  (1,5%) expressaram

interesse  explícito  em aprender,  revelando  um potencial  de  engajamento  que  poderia  ser

ampliado caso o tema fosse sistematicamente incorporado ao currículo. Apenas 1 participante

(0,5%) não respondeu à questão.

Esses resultados dialogam com as análises de Puleo (2013), Sattler (2023) e Araújo,

Leal  e  Frateschi  (2024),  que  evidenciam a  persistente  sub-representação  das  mulheres  na

Filosofia  e  suas  consequências  para  a  formação  intelectual  e  crítica  dos/as  estudantes.  A

ausência de filósofas no espaço escolar traduz-se não apenas em invisibilidade, mas em uma

privação  epistêmica,  que  empobrece  o  repertório  conceitual  da  disciplina  e  limita  a

diversidade de perspectivas filosóficas.

No marco teórico de Miranda Fricker (2007), essa realidade expressa duas dimensões

da injustiça epistêmica. A injustiça testemunhal manifesta-se na deslegitimação das filósofas

como  fontes  de  conhecimento,  uma  vez  que  suas  vozes  e  obras  são  sistematicamente

negligenciadas ou omitidas do currículo. Já a injustiça hermenêutica decorre da incapacidade

coletiva de compreender e interpretar adequadamente as contribuições femininas, resultado de

um déficit estrutural nos recursos conceituais que orientam o ensino e a história da Filosofia.

Assim, a ausência de filósofas nas aulas não representa apenas um vazio curricular,

mas evidencia uma estrutura epistemológica excludente, que perpetua a marginalização das

mulheres  como  produtoras  de  conhecimento.  Esse  quadro  reforça  a  urgência  de  práticas

pedagógicas  que  ampliem  o  reconhecimento  do  pensamento  feminino,  favoreçam  uma



formação filosófica crítica e plural,  e estimulem a reflexão sobre as dimensões de gênero

implicadas na construção do saber filosófico.

Percepção da Capacidade das Mulheres na Filosofia

Considerando a questão referente à percepção de que algumas pessoas possam duvidar

da capacidade das mulheres  na Filosofia  em virtude de seu sexo, as respostas dos/as 196

participantes  foram  sistematizadas  em  quatro  categorias  principais,  acompanhadas  de

subcategorias detalhadas.

Os resultados evidenciam um reconhecimento majoritário de que há preconceito de

gênero que compromete a credibilidade e a valorização intelectual das mulheres na Filosofia.

Um total de 176 participantes (89,8%) respondeu “Sim” à questão, reconhecendo a existência

dessa dúvida como um fenômeno presente no campo filosófico. 

Entre as respostas afirmativas, duas categorias concentram as principais justificativas:

 Machismo e Desigualdade Estrutural (42,9%; n = 84): categoria mais frequente, que
associa  o  questionamento  da  capacidade  das  mulheres  ao  machismo,  ao  machismo
estrutural  e  ao  patriarcado.  As  respostas  indicam  que  a  inferiorização  feminina  na
Filosofia é percebida como produto de estruturas históricas de poder e exclusão, nas
quais a figura masculina ocupa o lugar simbólico do sujeito racional e universal.

 Estereótipos e Subestimação das Mulheres (38,3%; n = 75): a segunda categoria mais
citada refere-se à desvalorização intelectual e simbólica das mulheres. Os participantes
mencionam a falta de credibilidade, o menosprezo, a invisibilidade e a ignorância das
contribuições femininas, o que evidencia uma subestimação persistente, sustentada por
estereótipos de gênero que limitam a percepção de competência filosófica feminina.

Também foram registradas respostas em menor número nas subcategorias Preconceito

geral (3,1%; n = 6), Respostas sem justificativa (3,1%; n = 6) e Indefinidos (2,6%; n = 5).

Ainda  que  minoritárias,  essas  menções  apontam  para  percepções  mais  genéricas  sobre

discriminação ou para ausência de reflexão mais aprofundada sobre a questão de gênero.

Em conjunto, as categorias afirmativas delineiam um cenário de injustiça estrutural no

campo  filosófico,  em  que  a  autoridade  epistêmica  das  mulheres  é  historicamente

desvalorizada e submetida a mecanismos simbólicos de exclusão. 

Em contraste,  18 participantes  (9,2%) responderam “Não”,  indicando não perceber

dúvida quanto à capacidade das mulheres. Apesar de minoritárias, essas respostas revelam

dimensões importantes do debate.

 Crença na Igualdade de Capacidades e Oportunidades (5,1%; n = 10): as respostas
destacam que a competência intelectual é independente do gênero e deve ser avaliada pelo
mérito individual, esforço e dedicação pessoal. Essa crença reflete um ideal normativo de



igualdade, ainda que muitas vezes desvinculado da análise das desigualdades estruturais
que moldam as condições reais de reconhecimento.

 Reconhecimento e Contribuições Históricas (2,0%; n = 4): essas respostas afirmam que
há mulheres  historicamente relevantes  na Filosofia,  cuja produção intelectual  deve ser
valorizada. A menção a uma “história dominada por homens” expressa certa consciência
crítica sobre o desequilíbrio histórico na representação feminina no campo.

 Desigualdade de Atenção e Percepção (0,5%; n = 1): um caso isolado menciona que as
contribuições  femininas  “não recebem a mesma visibilidade e  valorização  que as  dos
homens”, sintetizando uma percepção de assimetria no reconhecimento público.

Além disso, duas pessoas (1,0%) não responderam à questão.

As  respostas  negativas,  embora  minoritárias,  revelam  um  duplo  movimento

discursivo: de um lado,  a valorização da igualdade  abstrata  entre  os gêneros;  de outro,  o

reconhecimento implícito de que a visibilidade e o prestígio ainda são distribuídos de forma

desigual.  Essa  tensão  indica  que  o  ideal  de  igualdade  convive  com  a  persistência  de

mecanismos simbólicos de exclusão.

As percepções dos/as participantes dialogam com a teoria da injustiça epistêmica de

Miranda Fricker (2007). Os dados indicam que o preconceito de gênero na Filosofia opera em

duas frentes: injustiça testemunhal, quando o machismo e o patriarcado (42,9%) reduzem a

credibilidade  da palavra  e  da produção intelectual  das  mulheres,  gerando subestimação  e

desvalorização  (38,3%);  e  injustiça  hermenêutica,  quando  a  falta  de  representação  e  a

“história dominada por homens” limitam o repertório interpretativo do campo, perpetuando

uma epistemologia excludente. A maioria (89,8%) reconhece que a dúvida sobre a capacidade

das mulheres na Filosofia decorre de estruturas persistentes de desigualdade.  Esse cenário

produz  descrédito  epistêmico,  que  mina  a  confiança  das  mulheres  como  produtoras  de

conhecimento;  subestimação  simbólica,  que  restringe  sua  participação;  e  invisibilidade

histórica, que empobrece o próprio campo ao limitar sua racionalidade a um ponto de vista

androcêntrico.

Essas  dinâmicas  repercutem no ensino,  especialmente  quando currículos  e  práticas

permanecem centrados em autores homens, dificultando o pertencimento das estudantes. A

ausência de representatividade reduz o potencial crítico da disciplina, ao suprimir perspectivas

que ampliam a compreensão filosófica do mundo.

Promover  igualdade  epistêmica  requer  revisar  o  cânone,  valorizar  autoras  e

perspectivas  feministas  e  adotar  práticas  inclusivas  que  reconheçam  a  pluralidade  das

experiências  humanas.  Mais  que  ação  compensatória,  trata-se  de  uma  reconstrução



epistemológica essencial à vocação crítica da Filosofia. Nesse contexto, a pesquisa aplicou

esses princípios em ações concretas voltadas à valorização do legado feminino.

Foi  promovida  a  ação  “Dia  D  –  Mulheres  Notáveis  no  Legado  Filosófico  e

Científico”, vinculada ao projeto  Filosofando em Múltiplas Linguagens, com exposição de

banners sobre filósofas e cientistas, leitura e diálogo sobre a presença feminina na produção

intelectual.  Outras  atividades  ampliaram essa sensibilização,  como o uso da narrativa  “O

pontinho aventureiro” para debater estereótipos de gênero e duas oficinas — de Canva e de

Croqui  — ministradas  por  estudantes  de  Engenharia  da  UEFS,  que  compartilharam suas

trajetórias e desafios, promovendo diálogo sobre representatividade e empoderamento.

Os  resultados  mostram  que,  apesar  da  resistência  inicial,  as  ações  modificaram

percepções  de  estudantes  e  docentes,  confirmando  que  inserir  perspectivas  femininas  na

Filosofia  é  uma  estratégia  eficaz  para  desconstruir  estereótipos  e  ampliar  a  inclusão

epistêmica no campo filosófico.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Torna-se imprescindível reconhecer e enfrentar a invisibilidade histórica das mulheres

na  filosofia  e  em  outros  campos  do  conhecimento.  A  narrativa  filosófica  tradicional,

construída predominantemente a partir de perspectivas masculinas, produziu um apagamento

sistemático  das  contribuições  femininas,  que  persiste  no  presente,  inclusive  no  ambiente

escolar,  onde  a  ausência  de  filósofas  nos  currículos  e  materiais  didáticos  reproduz

desigualdades estruturais e limita o repertório interpretativo dos estudantes.

Os dados desta pesquisa evidenciam que a maior parte dos/as estudantes do ensino

médio percebe a sub-representação feminina  e reconhece  que dúvidas  sobre a capacidade

intelectual das mulheres estão enraizadas em estruturas de machismo e estereótipos históricos.

Essa  percepção  dialoga  diretamente  com  o  conceito  de  injustiça  epistêmica  de  Miranda

Fricker, indicando que o silenciamento das mulheres opera tanto na deslegitimação de suas

vozes quanto na dificuldade coletiva de interpretar suas contribuições.

As  ações  pedagógicas  desenvolvidas  — oficinas,  rodas  de  leitura  e  atividades  de

sensibilização  sobre  filósofas  e  cientistas  —  mostraram-se  eficazes  para  modificar

percepções,  ampliar  o  reconhecimento  das  mulheres  como produtoras  de  conhecimento  e

estimular  a  reflexão  crítica  sobre  desigualdades  de  gênero.  Assim,  o  ensino  de  filosofia

revela-se um espaço estratégico para promover justiça epistêmica,  reconstruir  o cânone de

maneira inclusiva e fortalecer a pluralidade de vozes na formação intelectual dos estudantes.



Portanto, avançar rumo a uma educação filosófica mais equitativa implica não apenas

acrescentar  nomes  femininos  ao  currículo,  mas  repensar  as  estruturas  de  enunciação  e

valorização do conhecimento, promovendo um ambiente em que o legado das mulheres seja

reconhecido, celebrado e incorporado à narrativa coletiva do saber, contribuindo para uma

sociedade mais justa, plural e inclusiva.

REFERÊNCIAS 

AMORÓS, Célia (Ed.). Feminismo y Filosofía. Madrid: Síntesis, 2000. 

AMORÓS, Celia. Hacia uma critica de la razón patriarcal. Barcelona: Anthropos; Santafé,
1991. (Pensamento Crítico/ Pensamento Utópico; 15).

ARAÚJO, Carolina; LEAL, Halina; FRATESCHI, Yara (orgs). Enciclopédia mulheres na 
filosofia. Petrópolis, RJ: Vozes, 2024.

ARAÚJO, Iron Mendes de; ARAÚJO JÚNIOR, Iron Mendes de. Mulheres filósofas: 
participação, história e visibilidade. 1 ed. Curitiba: Appris, 2020. 

FRICKER, Miranda. Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford: 
Oxford University Press, 2007.

LOPES, Maria Margaret; COSTA, Maria Conceição. Problematizando ausências: mulheres, 
gênero e indicadores na História das Ciências. In.: QUARTIM, Maria LYGIA de Moraes. 
(org.). Gênero nas fronteiras do sul. Campinas, Pagu/Unicamp, 2005, p. 75-83.

MARIZ, Ana Paula Medeiros de; VIDAL, Maria José da Conceição Souza. A invisibilidade 
da mulher na filosofia: uma análise a partir da ausência das filósofas nos livros didáticos do 
ensino médio. In.: NETO, José Teixeira; CIRINO, Maria Reilta Dantas (orgs). Filosofias do 
ensino de filosofia: perspectivas filosóficas e ações educativo-filosóficas na educação 
escolar. Curitiba: CRV, 2020, p. 139-154.

OLIVEIRA, José. Design Thinking na educação. Porto Alegre: Penso, 2014.

PERROT, Michelle ; DUBY, Georges (orgs.). Histórias das mulheres. Porto : Editora 
Afrontamento, 1993. 

PERROT, Michelle. Escrever a história das mulheres. In.: PERROT, Michelle. Minha 
história das mulheres. São Paulo: Contexto, 2007.      

PERROT, Michelle. Os excluídos das histórias. Rio de Janeiro : Paz e Terra, 1988. 

PERROT, Michelle. As mulheres ou os silêncios da história. Bauru: Edusc, 2005.

PULEO, Alicia H. Filosofía y género. Asparkía. Investigació feminista, [S. l.], n. 6, p. 7–18, 
2013. Disponível em: https://www.erevistes.uji.es/index.php/asparkia/article/view/1006. 
Acesso em: 22 abr. 2024.

https://www.erevistes.uji.es/index.php/asparkia/article/view/1006


RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, gênero e história. In: PEDRO, J. M.: GROSSI, 
M. P. (Org.). Masculino, Feminino, Plural. Florianópolis: Mulheres, 1998. 21-41. 

SATTLER, Janyne. Epistemologia Feminista. In: BORGES, Maria de Lourdes; TIBURI, 
Marcia; CASTRO, Suzana (orgs). Filosofia Feminista. São Paulo: Editora SENAC, São 
Paulo, 2023, p. 255-282.

THIOLLENT, Michel. Metodologia da Pesquisa-ação. São Paulo: Cortez, 1996.

TIBURI, Marcia; MENEZES, Magali Mendes de; EGGERT, Edla. Prefácio: As mulheres e a 
filosofia. In.: TIBURI, Marcia; MENEZES, Magali Mendes de; EGGERT, Edla 
(organizadoras). As Mulheres e a Filosofia. São Leopoldo, RS: Editora Unisinos, 2002, p.7-
11.


