
EXPERIÊNCIAS DE PENSAMENTO COM CRIANÇAS A PARTIR DA

INSERÇÃO DE PRÁTICAS CINECLUBISTAS NA ESCOLA PÚBLICA
Patrícia Medeiros de Araújo1

Maria Reilta Dantas Cirino2

RESUMO

Embora não esteja oficialmente inserido no currículo das séries iniciais do Ensino Fundamental, o
ensino  de  Filosofia  revela-se  fundamental  por  contribuir  para  o  desenvolvimento  do  pensamento
crítico, da argumentação e da criação de um ambiente escolar pautado na confiança e na afetividade.
Neste sentido, este projeto de pesquisa, desenvolvido no Mestrado Profissional em Filosofia – Prof-
Filo/Núcleo  Uern/Campus  Caicó,  pretende  investigar  experiências  de  pensamento  com crianças  a
partir da inserção de práticas cineclubistas associadas ao movimento teórico-prático de Filosofia com
Crianças.  Tal  proposta  será  desenvolvida  com educandos  do  3º  Ano  do  Ensino  Fundamental,  da
Escola Municipal Maria Leonor Cavalcante, localizada no município de Caicó–RN, na perspectiva de
envolver as crianças, através da filosofia, na construção de relações reflexivas sobre si mesmas e sobre
o mundo. A fundamentação teórico-prática apoia-se nas contribuições da Proposta de Filosofia para
Crianças-FpC, criada pelo filósofo Matthew Lipman (1990, 2001), e da inspiração no movimento de
filosofia  com crianças,  coordenado por  Walter  Kohan (2000,  2012). A pesquisa  em questão  é  de
natureza  qualitativa  com  base  metodológica  na  Pesquisa-ação  (Thiollent,  2011)  e  terá  como
procedimentos de construção de dados: observações e registros coletados durante as experiências de
pensamento com crianças conforme o desenvolvimento das ações filosófico-educativas através das
práticas cineclubistas a serem vivenciadas em um cineclube na escola, construído em processo pela
professora-pesquisadora e pelas crianças participantes da pesquisa. O Comitê de Ética em Pesquisa
–  CEP/Uern  já  aprovou  o  estudo,,  com  previsão  para  começar  as  atividades  filosófico-
educativas em novembro de 2025. Assim, acreditamos que as práticas cineclubistas têm um
grande potencial para proporcionar experiências de pensamento com crianças no contexto do
movimento de filosofia com crianças, incentivando-as a questionar, analisar e refletir sobre
várias questões filosóficas que surgem no ambiente escolar.

Palavras-chave: Filosofia  com  Crianças,  Experiências  de  Pensamento,  Práticas
Cineclubistas, Cineclube. 

INTRODUÇÃO
1 Licenciada  em  Pedagogia/UFRN.  Mestranda  no  Mestrado  Profissional  em  Filosofia  -  Prof-Filo/Núcleo
Uern/Campus  Caicó.  Membro  do  Grupo  de  Pesquisa  Ensinar  e  Aprender  na  Educação  Básica  –
GP-EAEB/CNPq/Uern.  Professora Efetiva da Escola Municipal  Maria Leonor Cavalcante/Caicó/RN. E-mail:
cucanjo@yahoo.com.br
2 Doutora em Educação/UERJ. Mestre em Educação/UFRN. Professora Adjunta IV/Uern/DFI, Campus Caicó.
Professora Permanente do Mestrado Profissional em Filosofia – Prof- Filo/Núcleo Caicó-Uern. Líder do Grupo
de Pesquisa Ensinar e Aprender na Educação Básica – GP-EAEB/Uern. E-mail: mariareilta@hotmail.com  .   

mailto:mariareilta@hotmail.com


Ao mergulharmos no mundo do cinema, somos capazes também de aprender por uma

perspectiva  de  formação  humana,  considerando  as  infinitas  possibilidades  de  promoção  e

contemplação  de  valores  políticos,  estéticos  e  éticos  envolvidos  na  linguagem

cinematográfica, apresentados a nós através dos filmes. Então, percebemos como a linguagem

cinematográfica vai além da imagem e nos mostra indagações antes, durante e pós-exibição,

nos convidando a pensar. 

Assim,  o cinema e sua linguagem adentram os espaços educativos, sendo utilizados

como instrumentos de intervenção pedagógica, não somente como entretenimento ou como

um coadjuvante educacional, mas como um recurso gerador de discussões nas instituições de

ensino,  pois  a  “[...]  relação cinema e  educação pode ser  analisada  em um contexto  mais

amplo, que envolva metodologias que tornem essa experiência parte integrante do currículo

escolar”  (Menezes,  2017,  p.  23),  promovendo  reflexões  sobre  inquietações  individuais  e

coletivas. 

A pesquisa intitulada “Experiências de pensamento com crianças a partir da inserção

de  práticas  cineclubistas  na  escola  pública” se  justifica  pelo  interesse  em  investigar

experiências  de  pensamento  com  crianças  por  meio  das  práticas  cineclubistas a serem

desenvolvidas com crianças, com faixa etária entre 08 (oito) e 09 (nove) anos, do 3º Ano do

Ensino Fundamental dos Anos Iniciais  da Escola Municipal  Maria Leonor Cavalcante,  no

município de Caicó–RN, tendo em vista  criar  condições e  possibilidades  para as crianças

construírem relações reflexivas sobre si mesmas e o mundo.  

Com o propósito de desenvolver entre as crianças experiências de pensamento, será

criado no espaço escolar da Escola Municipal Maria Leonor Cavalcante um cineclube,  no

qual os alunos da turma mencionada realizarão diálogos filosóficos sob a perspectiva teórico-

prática do movimento de filosofia com crianças, coordenado por Walter Kohan.

A pesquisa  tem  como  base  principal  de  pesquisa  os  fundamentos teóricos  e

metodológicos  da  Proposta  de Filosofia  para  Crianças-FpC,  criada  pelo  filósofo  Matthew

Lipman e da inspiração teórico-prática do movimento de filosofia com crianças, coordenado

por Walter Kohan. Embora ambos os filósofos defendam a importância da prática filosófica

entre as crianças nas instituições educativas, percebemos como o modo de se fazer filosofia

entre crianças apresenta particularidades e sutilezas distintas.

A  Filosofia  com Crianças,  pensada  por  Kohan  (2012),  baseia-se  nas  experiências

vivenciadas na escola pública através do projeto intitulado “Em Caxias a Filosofia en-caixa?”,

projeto este desenvolvido desde 2007 através do Núcleo de Estudos de Filosofia e Infâncias–



Nefi/UERJ, junto à Universidade do Estado do Rio de Janeiro–UERJ, cujo objetivo foi o de

formar pessoas críticas e criativas com o compromisso de transformar a realidade social e

individual  dos  envolvidos,  como também,  mediante  a  prática  do  ensino de  filosofia  com

crianças em escolas públicas.

Além disso, a proposta favorece o aprimoramento das habilidades de comunicação por

meio do diálogo filosófico, promovendo a capacidade de expressar ideias de forma clara e

coerente, bem como para a construção de relações reflexivas sobre si e o mundo.

Embasadas  pelo  movimento  de  filosofia  com  crianças,  articularemos  a  criação  e

execução  nos  muros  da  escola  de  um  cineclube,  que,  por  intermédio  de  suas  práticas

cineclubistas,  desenvolva  diálogos  significativos  através  da  exibição  de  filmes  para  os

educandos do 3º ano do Ensino Fundamental Anos Iniciais da Escola Municipal Maria Leonor

Cavalcante,  instituição  de  ensino  público  na  cidade  de  Caicó–RN,  na  qual  a  professora-

pesquisadora exerce a função docente junto às crianças. 

Portanto,  despertar  por  meio  das  experiências  de pensamento um pensar filosófico

desde a infância  tem o potencial  de  motivar as crianças a perceberem o ambiente escolar

como um lugar que deve “[...] ser tomado como um espaço privilegiado de aprendizagens

mútuas, de ousadias e de ressignificações; um espaço fomentador da cidadania [...]” como

propõe Silva (2007, p. 25).

Contudo, consideramos que a presente pesquisa tem o potencial de criar as condições

de possibilidades de experiências de pensamento com crianças, incentivando-as a questionar,

analisar  e  refletir  sobre  diversas  questões  essenciais  tanto  no  âmbito  escolar  quanto  no

contexto de suas relações pessoais a partir de sua inserção nas práticas cineclubistas. 

METODOLOGIA 

A pesquisa em questão é de natureza qualitativa, na qual Creswell (2014) fundamenta

que na pesquisa qualitativa o pesquisador é aquele que pesquisa as informações, uma vez que

o mesmo passa a viver a pesquisa, observar fenômenos do contexto e a produzir respostas

para o problema a partir  da investigação,  tornando-se útil  à interação entre  pesquisador e

pesquisados.

Entendemos  neste  trabalho  a  pesquisa  qualitativa  como  um  recurso  “[...]  que,

apesar dos  riscos  e  dificuldades  que  impõe,  revela-se  sempre  um  empreendimento

profundamente instigante, agradável e desafiador [...]” (Duarte, 2002, p. 140).

A  pesquisa  terá  como  norte  metodológico  a  pesquisa-ação,  descrita  por  Thiollent

(2011, p. 201),  como “[...] um tipo de pesquisa social com base empírica que é concebida e



realizada em estreita associação com uma ação ou com a resolução de um problema coletivo”.

O  autor aborda  a  pesquisa-ação  que  dialoga  epistemologicamente  com  o  construtivismo

social,  interligando  conhecimento  e  ação.  Dessa  forma,  o  método  apoia  aspectos

sociopolíticos e tem uma ênfase empírica que foca na ação transformadora para a resolução de

situações problemáticas. 

A escolha do método pesquisa-ação se dará no sentido de investigar  experiências de

pensamento com crianças a partir da inserção de práticas cineclubistas associadas à proposta

teórica da Filosofia com Crianças. 

Utilizando-se para a construção dos dados os procedimentos de análise documental,

observações,  fotografias,  questionário  e  gravações  em áudio,  para  posterior  transcrição  e

análise pela professora-pesquisadora mediante autorização dos pais e/ou responsáveis pelas

crianças, com o intuito de alcançar os objetivos estabelecidos pela pesquisa.

O lócus da pesquisa acontecerá na Escola Municipal  Maria Leonor Cavalcante,  em

uma turma do 3º ano do Ensino Fundamental Anos iniciais, na qual estão matriculadas 13

(treze) crianças, sendo estas 09 (nove) do sexo masculino e 04 (quatro) do sexo feminino, com

faixa etária entre 08 (oito) e 09 (nove) anos.

A  pesquisa  acontecerá  na  escola,  no  contra  turno,  com a  realização  de  07  (sete)

encontros  entre  a  professora-pesquisadora  e  as  crianças  participantes  da  pesquisa,  tendo

periodicidade semanal. Nos encontros, ocorrerá uma oficina explicando o que é um cineclube,

duas exibições dos filmes escolhidos pelos alunos, respeitando a classificação etária, e quatro

rodas de conversas em experiências de pensamento a serem realizadas com as crianças,  a

partir das práticas cineclubistas.

Contudo, será respeitado o desejo de não participação de alguma criança se assim

ocorrer e/ou se os pais ou responsáveis não autorizarem a referida participação.  

Os  encontros  serão  fotografados,  gravados  em áudio,  transcritos  e  analisados  pela

professora-pesquisadora mediante  as contribuições  teóricas  dos autores/as  identificados  no

referencial teórico dessa pesquisa, fundamentada nas ideias dos filósofos Matthew Lipman e

Walter Kohan desencadeando nos alunos a vontade e a motivação para vivenciar experiências

do pensamento a partir da inserção de práticas cineclubistas.

REFERENCIAL TEÓRICO

Historicamente, a relação entre filosofia e crianças caracteriza-se, predominantemente,

como estranhamento e negação. Desde  o  Período Clássico,  as crianças  eram consideradas



frágeis,  fisicamente fracas,  incompletas física e moralmente incapazes  de tomar quaisquer

decisões importantes e nem participar da vida pública. Kohan (2008, p. 12). 

Essa perspectiva negativa da filosofia em relação à infância prevalece durante toda a

antiguidade. No entanto, a partir da década de 1960, surgem novas abordagens que promovem

uma relação  mais  positiva  entre  a  filosofia  e  as  crianças.  Essa  mudança  ganha  destaque

especialmente  quando  o  filósofo  norte-americano  Matthew  Lipman  passa  a  enfatizar  a

importância de uma educação filosófica que comece na infância. (Lipman, 1990).

Contrapondo-se à  tradição de negação da relação de filosofia  e  crianças, surge na

década de 60, nos Estados Unidos, um importante nome a ser destacado em relação à filosofia

e às crianças, é o de Matthew Lipman ao fomentar a ideia de que “[...] a filosofia pode ser

compreendida  como  um  processo  de  libertação.”  (Kohan;  Wuensel,  1998,  p.  18)  e  esta

libertação  contribui  para  as  crianças  pensarem por  elas  mesmas,  fazendo parte  do legado

deixado pela história da filosofia ocidental.

Além de defensor de uma filosofia a ser vivenciada pelas crianças, Lipman (1990)

também lutou pela causa de um ensino de filosofia nas instituições educativas. 

Movido por uma preocupação com a falta de interesse dos jovens universitários nas

aulas de Filosofia e decepcionado com o insucesso da educação tradicional (Lipman, 1990).

Com o objetivo de promover o raciocínio  e  as aprendizagens dos alunos,  Lipman (1990)

desenvolveu um audacioso projeto para introduzir a filosofia nas escolas de 1º grau por meio

do Programa de Filosofia para Crianças (PFpC). Segundo o autor, o programa iria preencher

as lacunas evidentes no ensino e resolver o paradigma reflexivo na prática educativo-crítica.

De acordo com Lipman (1990), o saber pensar é crucial na escolaridade das crianças,

sendo importante a inserção da filosofia nas salas de aula durante a infância, para as crianças

conseguirem cultivar um pensamento crítico, reflexivo e investigativo.

A partir dos anos 2000, diante das problemáticas e das brechas deixadas pela FpC,

Kohan (2008; 2012) nos apresenta outra alternativa teórica e prática de aproximação entre

filosofia e crianças, a ser conhecida como filosofia com crianças, um movimento que iniciou

na Universidade de Brasília-UnB, mas ganha amplamente contorno na Universidade Estadual

do Rio de Janeiro/UERJ (Cantalice; Cirino, 2023).

O movimento de filosofia com crianças é, para  Kohan; Olarieta,  (2012), um convite

para conhecermos outra possibilidade que se difere do PFpC, pelo fato de não apresentar um

currículo  próprio  e  nem  uma  metodologia  preestabelecida.  Dessa  forma,  podemos

compreender  a  filosofia  com  crianças  como  uma  relação  “[…]  de  uma  forma  aberta  e

constitutiva de experiência de pensamento, na qual a criança é considerada naquilo que ela é:



uma criança real, que pode pensar sobre as coisas dela mesma e do mundo.” (Cirino, 2016,

p.90).

O movimento de filosofia “com” crianças rompe com a proposta de Lipman (1990;

2001)  e  assume uma  postura  com foco  nas  experiências  de  pensamento  vivenciadas  por

crianças e adultos durante sua docência na Universidade Estadual do Rio de Janeiro - UERJ.

Os motivos para essa dissolução nos sãos apresentados pelo filósofo em uma entrevista à Ana

Corina Salas, (Kohan; Olarieta, 2012) ao ser questionado sobre sua saída de uma filosofia

para crianças para uma filosofia com crianças. Ele indaga: 
Há que ser justo e perceber que em um sentido a filosofia para crianças é também
uma filosofia com meninos e meninas, no sentido em que se propõe um filosofar
compartilhado  com  eles.  Mas  o  que  precisei  reconsiderar  é  essa  ideia  de  algo
previamente estabelecido que há que dispor para a infância o que temos como o
melhor modo possível de apresentação da filosofia. E mais ainda a própria ideia de
filosofia e infância, o que entendemos por cada uma delas. (Kohan, 2012, p. 160).

As palavras de Kohan (2012) apontam que, embora a filosofia para crianças apresente

o seu potencial filosófico, ela tende a desconsiderar como as relações entre a filosofia e a

infância  podem  ser  construídas  por  meio  de  suas  sensibilidades,  bem  como  sobre  qual

conceito de infância estaríamos nos deixando conceber. 

A  substituição  do  conectivo  “para”  crianças  pelo  “com”  crianças  faz  parte  dos

desdobramentos  gerados  a  partir  das  dinâmicas  vivenciadas  no  ensino  de  filosofia  para

crianças no tocante às práticas filosóficas com crianças, principalmente no Brasil, e apresenta

características distintas do PFpC, cujas são:
a)  Trabalha  exclusivamente  com  a  educação  pública;  b)  é  gratuito  para  os
professores  e  escolas  particulares;  c)  é  um  projeto  teórico  e  metodológico
experimental,  não aplica a programas prontos; d) está associado a um projeto de
integrado de pesquisa contínua sobre as possibilidades educacionais da filosofia; e)
insere-se em escolas  com projeto  político-  pedagógicos  que favoreçam a  efetiva
autonomia  do  aluno  e  do  professor;  f)  trabalha  a  partir  dos  projetos  em
desenvolvimento nas escolas; g) trabalha a formação permanente dos professores, na
escola e na universidade; h) envolvem professores e alunos de três cursos: Filosofia,
Pedagogia  e  Psicologia;  i)  afirma  um  conceito  horizontal,  não  hierárquico,  de
interdisciplinaridade; j) integra extensão, ensino e pesquisa na formação de alunos
de cursos de graduação da universidade. (Kohan, 2008, p. 88-89).

Conforme  afirma  Kohan  (2008), a  proposta  de  fazer  filosofia  com  crianças,

principalmente na escola, se mostra por viés experimental, sem ter nada pronto e acabado. A

única prioridade a ser cogitada é a de um permanente processo de formação, onde estarão

envolvidos  docentes,  escola  e  universidade.  Percebemos,  portanto,  que  para  o  filósofo,  a

filosofia  na  infância  é  um processo  a  ser  construído  “com”  as  crianças  e  não  “para”  as

crianças.



Mas como seria fazer filosofia com crianças, quais os subsídios para a organização e

prática filosófica? Em “Passos para andar o filosofar” (Kohan; Olarieta,  2016, p. 19), nos

ensina como compor uma experiência filosófica, no entanto, essa composição não deve ser

seguida  como  uma  receita,  mas  como  possíveis  encaminhamentos  para  o  filosofar.  A

composição de uma experiência segue os seguintes passos: uma disposição inicial; vivência

(leitura) de um texto; problematização do texto e levantamento de temas/questões; escolha de

temas/questões; diálogo; para continuar pensando.

Sob  essa  perspectiva,  a  filosofia  apresenta  saberes  e  fazeres  filosóficos  a  serem

construídos com a criança e não uma filosofia pensada para ser executada pela criança. Para

Kohan e Waksman, a “[…] filosofia com crianças  significa que a filosofia é algo que as

crianças podem praticar e que ambos, ao final, se modificam nesse encontro […]” (Kohan

apud Cirino, 2016, p. 88). 

Desta forma, a filosofia com crianças vai ocupando cada vez mais espaços no ramo da

Filosofia e da Pedagogia. Sobre isto, Cirino (2016, p. 87–88, grifos do autor) destaca:
Considera necessária uma formação crítica e o contato direto dos/as educadores/as
com  essa  proposta  e  materiais,  bem  como  aponta  para  o  importante  papel  das
universidades. Nessas duas publicações Kohan; Waksman (2000) e Kohan (2008),
mais  detalhadamente  na  primeira,  analisam  criticamente  esses  desafios  e
problematizam a Filosofia  para  Crianças  como proposta oferecida  por  Lipman e
colaboradores/as, embora reconheçam seu valor e pioneirismo, apontam para uma
alternativa de mudança da preposição “para” crianças do programa de Lipman para a
preposição  “com”  crianças,  evidenciando  um  trabalho  já  desenvolvido  pelo
professor  Walter,  nessa  época,  na  Universidade  de  Brasília  -  UNB  e  outros/as
pesquisadores/as em várias partes do mundo, criando outra dinâmica de trabalho de
filosofia  com crianças  e  especialmente  não  mais  utilizando  o  currículo  com as
novelas filosóficas. 

É evidente o zelo com a abordagem trazida por Kohan (2008), no que diz respeito à

formação do vínculo entre o(a) professor(a) e a criança,  na motivação do pensamento,  na

problematização de textos, para fomentar um direcionamento instigador na prática de filosofia

com crianças.

Segundo  Kohan  (2002),  ao  praticar  filosofia  com  crianças,  procura-se  oferecer

oportunidades  para  as  mesmas  poderem  estabelecer  as  condições  necessárias  ao

desenvolvimento do pensamento, da argumentação e da construção de um ambiente baseado

na confiança e na afetividade. O objetivo é tornar o processo de aprendizagem curricular mais

relevante  para  as  crianças,  criando  condições  favoráveis  à  escuta,  à  leitura  individual  e

coletiva,  bem como  ao  ouvir,  refletir  e  escrever,  considerando  o  contexto  em que  estão

inseridas e os materiais curriculares e lúdicos que lhes forem apresentados. 



RESULTADOS E DISCUSSÃO

Conscientes  do vínculo existente  entre  cinema e educação e  de  acordo com Duarte

(2002), Napolitano (2003) e Silva (2007) apresentam experiências significativas para o fazer

pedagógico, abandonando o papel de passatempo na sala de aula ou meramente transmissor

de conteúdo, para ser na escola uma forma de ajudá-la “[...] a reencontrar a cultura ao mesmo

tempo, cotidiana e elevada, pois o cinema é o campo no qual a estética, o lazer, a ideologia e

os valores sociais mais amplos são sintetizados numa mesma obra de arte” (Napolitano, 2003,

p.11).

Hoje em dia,  a conexão entre  cinema,  educação e suas possibilidades  já conta com

respaldo legal, especificamente a Lei n. 13.006, que foi sancionada em 2014, ao adicionar ao

artigo 26 da Lei n. 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que define as Diretrizes e Bases da

Educação Nacional – LDB (Brasil, 1996), a exigência de exibir filmes de produção nacional

nas escolas de educação básica. Valoriza o papel dos filmes não somente como um meio de

entretenimento, mas também como uma oportunidade de aprendizado e formação.

No tocante ao fazer filosófico, já é de conhecimento da filosofia a sua relação com a

linguagem cinematográfica e como o cinema se tornou  “[...] a forma de arte mais popular,

mais democrática que gera maior impacto na vida cotidiana de bilhões de seres humanos — é

de se esperar que essa arte desperte grande interesse por parte de filósofas e filósofos [...]”

(Techio, 2020, p. 16).  

Essa  aproximação  da  filosofia  ao  universo  cinematográfico,  visando  uma  educação

subjetiva e focada em um pensamento significativo no ambiente escolar, favorece o diálogo

entre o ensino e a aprendizagem filosófica entre os indivíduos, uma vez que o ato de pensar

transcende as palavras e as imagens em movimento.

Assim,  entre  os  conhecimentos  práticos,  conceituais  e  reflexivos  relacionados  à

linguagem  cinematográfica,  podemos  citar  os  “clubes  de  cinema  ou  cineclubes”,  estes

poderiam  se  tornar,  entre  tantas  outras  possibilidades,  uma  forma  de  contribuir  para  o

encantamento dos indivíduos pela filosofia.

Resumidamente,  cineclube  “[...]  é  uma organização de pessoas  que se unem para a

apreciação de obras cinematográficas [...] para fins de estudos e debates e para exibição de

filmes selecionados [...]” (Figueiredo, 2023, p. 5).

Os cineclubes e sua integração ao cinema na sociedade atual estão associados não só a

uma atividade cultural e social. Para Gonçalves (2013), o movimento cineclubista carrega em

sua essência e em suas origens uma vocação educativa,  por não se tratar  somente de um



movimento meramente para exibição de filmes, mas também na formação de espectadores,

apreciadores e críticos da linguagem cinematográfica. 

Conforme  as ações  de caráter  cineclubista  ou práticas  cineclubistas  se  apresentarem

como uma opção e ao serem planejadas, contribuem para um certo interesse por parte dos

indivíduos  que  se  encantem  e  se  sintam  estimulados  a  desenvolver  olhares  críticos  e

reflexivos em relação ao universo cinematográfico. 

Seria  plausível,  diante  dessas  características  no  tocante  aos  cineclubes,  desenvolver

experiências  de  pensamento  com crianças  fundamentadas  em vivências  significativas  em

instituições educativas? As práticas cineclubistas apresentam uma dimensão filosófica?

Inquietos por essa possível vocação filosófica no tocante aos cineclubes e atraídos por

esse  encontro  entre  Educação,  Cinema  e  Filosofia,  questionamos:  poderiam  as  práticas

desenvolvidas nos cineclubes estar alinhadas a uma filosofia que valoriza a infância e coloca a

criança como sujeito com a capacidade de vivenciar teórica e filosoficamente experiências de

pensamento e assim despertar um pensar reflexivo?

Embora o ensino de filosofia desenvolvido com crianças no Brasil não faça parte do

currículo do Ensino Fundamental na Educação Básica em escolas públicas, se considerarmos

as  crianças  como  indivíduos  capazes  de  construir  um  pensar  crítico,  reflexivo,  então

oportunizar experiências de pensamento ou aproximar a filosofia das crianças é também uma

responsabilidade da escola.

Kohan (2000) nos diz que a inserção da filosofia no ambiente educativo não é para

pensar como mais uma disciplina a ser inserida no currículo, mas como práticas filosóficas

que contribuam para “[...] abrir espaços curriculares para o diálogo, menos lecionadora, mais

aprendiz” (Kohan, 2000, p. 102).

Então  a  escola,  conforme  está garantido  legalmente  pelos  documentos  da  Lei  de

Diretrizes e Bases da Educação Nacional–LDB (Brasil,  1996) e a Base Nacional  Comum

Curricular–BNCC (Brasil,  2017) reconhece a necessidade de elaborar práticas pedagógicas

para fomentar aprendizagens significativas. 

Novamente Kohan (2000) nos mostra  como a filosofia  na escola é relevante para o

pensamento conceitual da criança e o que realmente
 [...] importa que as crianças explorem sua imaginação (conceitual,  mas não só.).
Porém a criação de conceitos é apenas uma dimensão de nossa tarefa.  Nos importa
também explicitar,  compreender,  explorar,  colocar  em questão,  problematizar  os
conceitos adquiridos, nem sempre refletidos [...]. (Kohan, 2000, p. 40).

Portanto,  a  filosofia  na  escola  busca  desenvolver  nas  crianças  a  exploração  da

imaginação, a pergunta, a argumentação coerente e a elaboração de conceitos nem sempre



abordados nas práticas  pedagógicas,  tendo contato com uma filosofia  de forma criativa  e

reflexiva.

Com a criação de um cineclube no espaço escolar, as crianças da turma do 3º ano do

Ensino Fundamental Anos Iniciais da Escola Municipal Maria Leonor Cavalcante vivenciam

experiências de pensamento a partir da inserção de práticas cineclubistas, possibilitando um

despertar  para  um  pensar  filosófico,  percebendo  a  escola  como  um  espaço  de  ousadia,

ressignificações de saberes e mútuas aprendizagens, para a construção de relações reflexivas

sobre si e o mundo.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Então, pensar nos cineclubes e suas práticas como um lugar de entrecruzamento de

diálogos e concepções de saberes, transformando todos os envolvidos a partir de situações

apresentadas em filmes, seriam oportunidades para possíveis experiências de pensamento e

assim estimular de certa forma uma “Competência do ver.” (Duarte, 2002).

Essa competência do ver é adquirida através da afinidade com o cinema, mas também

pelas  experiências  culturais  vivenciadas  nos  grupos  sociais  e  no  espaço  escolar.  Elas  se

fortalecem  e  se  transformam  em  experiências  significativas  para  a  prática  pedagógica,

estimulando e tecendo a partir da exibição de filmes que se mostrarão além dos conteúdos

escolares abordados nas disciplinas.

A  criação  de  um  cineclube  no  ambiente  escolar  constitui  uma  quebra  com  a

metodologia de ensino centrada em conteúdo baseada em filmes, ao passo que reinterpreta o

uso da linguagem cinematográfica nas instituições educacionais e incentiva práticas de uma

educação mais flexível, conforme estabelecido e regulamentado por normas e leis, de acordo

com a Lei n. 9.394 de 1996.

Ademais, com a promulgação da Lei n. A Lei 13.006/2014, no inciso 8° do Art. 1º,

estabeleceu a obrigatoriedade de exibir filmes produzidos no Brasil por duas horas mensais

nas instituições de ensino, pois isso é considerado um componente curricular complementar e

parte integrante da proposta pedagógica da escola.

Mediante essas explanações sobre a importância dos cineclubes e como suas práticas

cineclubistas tendem a transcender o papel de instrumento pedagógico, uma vez que exploram

experiências dentro e além do ambiente escolar, funcionando como um local comum para a

partilha  de  experiências  e  perspectivas,  utilizando  o  cinema  como  mediador  e  ponto  de

partida.



Imaginar o que acontece na mente de uma criança ao ter contato com os aspectos

imagéticos de um filme apresentados pelas práticas cineclubistas pode ser uma possibilidade

de desenvolver um pensar contemplativo e experiencial. Confinar essa experiência somente

para o momento da exibição do filme é limitar esse pensamento, é preciso ir além. Convidar,

construir, ouvir, pronunciar, interrogar, constituir e transformar ou não, tudo que ficou para

ser pensado pela criança antes, durante e após o filme. 

Enfim,  um  encontro  entre  saberes  e  fazeres,  concebido  através  do  cinema,  uma

possibilidade para se pensar a filosofia com crianças. Um ingresso, um lugar, uma tela, uma

escola, uma criança, um filosofar... um convite para a filosofia, um filosofar com crianças.

REFERÊNCIAS 

BRASIL, Lei n. 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Diário Oficial [da] República Federativa 
do Brasil, Brasília, DF, 20 dez. 1996.

BRASIL, Lei n. 13.006, de 26 de junho de 2014. Altera legislação federal. Diário Oficial da 
República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 26 jun. 2014.

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Ministério da Educação. Secretaria de Educação
Básica. Brasília: MEC/SEB, 2017. Disponível em: 
<http://basenacionalcomum.mec.gov.br/wp-content/uploads/2018/02/bncc. pdf >. Acesso: 15
jun. 2025.

CABRERA, Julio. O cinema pensa. Uma introdução à filosofia através dos filmes. 
tradução Ryta Vinagre: Rio de Janeiro: Rocco, 2006.

CAMARGO, Claudimir Pinheiro de.  Filosofia da infância e animação cinematográfica: 
um despertar ao pensar filosófico.  Dissertação (Mestrado Profissional em Filosofia) – 
Universidade Estadual do Paraná – Campus de União da Vitória - Programa de Pós 
Graduação – Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO). União da Vitória, 2022.

CANTALICE, Gizolene de Fátima Barbosa da Silva; CIRINO, Maria Reilta Dantas. Filosofia
com crianças na Educação Básica – currículo e formação: um olhar em âmbito nacional. In: V
Encontro Nacional Anpof Educação Básica: A filosofia e o seu ensino, 2023, Rio de 
Janeiro. Anais [...]. Rio de Janeiro: NEFI, 2023, p. 145-163. 

CIRINO, Maria Reilta Dantas.  Filosofia com Crianças: cenas de experiências em Caicó 
(RN), Rio de Janeiro (RJ) e La Plata Argentina). Rio de Janeiro/RJ: NEFI, 2016 (Coleção 
Teses e Dissertações: 2).

CRESWELL, J. W. Investigação qualitativa e projeto de pesquisa: escolhendo entre cinco
Abordagens. Porto Alegre, RS: Penso, 2014

DUARTE, Rosália. Cinema & Educação. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2002.

______. Pesquisa qualitativa: reflexões sobre o trabalho de campo. Cadernos de Pesquisa, 
São Paulo, n. 115, v.1, p. 139-154, mar., 2002. Disponível em: 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%209.394-1996?OpenDocument


https://www.scielo.br/j/cp/a/PmPzwqMxQsvQwH5bkrhrDKm/?lang=pt. Acesso em: 13 set. 
2023. 

FIGUEIREDO, Hermano, BARBOSA, Regina; SEABRA, Carlos. Cineclubismo: 
organização e funcionamento. São Paulo: Oficina Digital; RECIFE: Vento Nordeste, 2023. E-
book

GHEDIN, Evandro; FRANCO, Maria Amélia Santoro. Questões de método na construção 
da pesquisa em educação. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2011. (Coleção Docência em Educação. 
Série: Saberes Pedagógicos).

GONÇALVES, Beatriz Moreira de Azevedo Porto.  Cinema, educação e o Cineclube nas 
escolas: uma experiência na rede pública do sistema municipal de ensino do Rio de Janeiro.  
2023. Dissertação (Mestrado em Programa de Pós Pós-graduação em Educação do 
Departamento de Educação do Centro de Teologia e Ciências Humanas) - Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro, 2013. 

KOHAN, Walter Omar; WUENSEL, Ana Míriam (Orgs.) Filosofia para crianças: a 
tentativa pioneira de Mathew Lipman. Petrópolis, RJ: Vozes, 1998.

KOHAN, Walter Omar; LEAL, Bernardina, RIBEIRO, Álvaro (Orgs.). Filosofia na escola 
pública. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000.

KOHAN, Walter Omar. Infância, estrangeiridade e ignorância. Ensaios de filosofia e 
educação. Belo Horizonte: Autentica, 2007. 

KOHAN, Walter Omar; OLARIETA, Beatriz Fabiana (Orgs.). A escola pública aposta no 
Pensamento. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 

KOHAN, Walter Omar. Filosofia para crianças. 2.ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2008.

KOHAN, Walter Omar; OLARIETA, Beatriz Fabiana (Orgs.). A escola pública aposta no 
Pensamento. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. (Coleção Ensino de Filosofia, 4).

LIPMAN, Matthew. A Filosofia vai à escola. São Paulo: Summus, 1990.

LIPMAN, Matthew; SHARP, Ann Margaret; OSCANYAN; Frederick S. A Filosofia na sala 
de aula. São Paulo: Nova Alexandria, 2001.

MENEZES, Luciana Bessa.  A arte do encontro: o cineclube na escola. Revista entre Ideias, 
Salvador, v. 6, n. 1, p. 11-26, jan./jun. 2017. 

NAPOLITANO, Marcos. Como usar o cinema na sala de aula. São Paulo: Contexto, 2003.

SILVA, Roseli Pereira. Cinema e educação.  São Paulo: Cortez, 2007.

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. São Paulo, Cortez, 2011.

YIN, R. K. Pesquisa qualitativa do início ao fim. Porto Alegre: Penso, 2016.


