
FILOSOFIA COMO FERRAMENTA PEDAGÓGICA PARA

PROMOVER O PROCESSO DE RECONSTRUÇÃO PESSOAL E

SOCIAL: RELATO DE EXPERIÊNCIA COM DISCENTES DE 9º ANO

Natalia Hostins Schmittel 1

Karen Franklin 2

RESUMO

O presente estudo investigou o impacto do ensino de Filosofia  por meio de metodologias
ativas em uma turma do 9º ano de uma escola pública situada em contexto de vulnerabilidade
social.  A  pesquisa,  de  caráter  qualitativo,  buscou  compreender  como  a  leitura  de  textos,
debates,  rodas  de  conversa,  registros  escritos  e  dinâmicas  coletivas  podem  promover  a
participação dos estudantes, o desenvolvimento do pensamento crítico e a construção de um
ambiente  de  convivência  mais  respeitoso  e  colaborativo.  A  análise  foi  fundamentada  no
referencial de Filosofia para Crianças, considerando diferentes tipos de diálogos — anedótico,
semicrítico  e  crítico  — e nas contribuições  de teóricos  como Freire,  Lipman,  Vygotsky e
Piaget,  que ressaltam a importância  da mediação,  da reflexão coletiva  e  da construção do
conhecimento a partir da experiência social. A observação direta das atividades e os registros
semanais  permitiram  identificar  mudanças  na  postura  dos  alunos,  que  passaram  a  expor
opiniões com maior fundamentação, considerar diferentes perspectivas e dialogar de forma
mais ética e cooperativa. Destaca-se ainda que estudantes tradicionalmente retraídos passaram
a  participar  ativamente  das  discussões,  demonstrando  avanços  no  raciocínio  crítico  e  na
argumentação.  Os resultados  indicam que a inserção da Filosofia no Ensino Fundamental,
quando mediada por estratégias que incentivam a participação e o debate, contribui não apenas
para o aprendizado de conceitos abstratos, mas também para a formação socioemocional e
ética dos adolescentes, fortalecendo vínculos, empatia e senso de responsabilidade coletiva.
Dessa forma, o estudo evidencia o potencial da filosofia como ferramenta de transformação
social  e  educativa,  reafirmando  sua  relevância  na  construção  de  práticas  pedagógicas
inclusivas, reflexivas e integradas à realidade dos estudantes. 

Palavras-chave: Filosofia,  Metodologias  Ativas,  Pensamento  Crítico,  Interdisciplinaridade,
Ensino Fundamental.

INTRODUÇÃO

1 Graduanda  do  Curso  de  Pedagogia  da  Universidade  Federal  –  Paraná,  Bolsista  do  PIBID/CAPES,
natalia.schmittel@ufpr.br;
2 Professora orientadora: Professora titular, Universidade Federal - Paraná, Coordenadora do subprojeto PIBID
Pedagogia/Filosofia- Filosofia na infância: diálogos entre filosofia e literatura infantil, karenfranklin@ufpr.br.



A escola contemporânea configura-se como um espaço marcado por desafios sociais,

culturais  e  pedagógicos  que  impactam  diretamente  a  convivência  e  o  aprendizado  de

adolescentes. Entre esses desafios, destacam-se práticas de exclusão, intimidação entre pares e

participação limitada nas atividades de sala de aula, evidenciando a necessidade de propostas

educativas  capazes  de  fortalecer  vínculos,  estimular  a  escuta  e  resgatar  o  diálogo  como

instrumento de formação integral dos estudantes.

Nesse contexto, a filosofia assume papel relevante, mostrando-se uma prática acessível

e significativa já no Ensino Fundamental, especialmente no 9º ano, período em que os alunos

apresentam maior capacidade de reflexão crítica e questionamento da realidade. Por meio de

atividades  como  leitura,  debate  e  reflexão  coletiva,  os  adolescentes  podem  problematizar

situações do cotidiano, elaborar argumentos fundamentados e conviver com a diversidade de

pensamentos, desenvolvendo habilidades cognitivas e socioemocionais essenciais. Conforme

Paulo Freire  (1996), educar é um ato político que reconhece a capacidade dos sujeitos de

refletirem criticamente sobre o mundo e de transformá-lo.

O presente estudo foi desenvolvido em uma escola pública com caráter qualitativo,

visando compreender como a inserção de metodologias ativas e do diálogo filosófico pode

transformar a dinâmica de uma turma do 9º ano. As atividades envolveram leitura de textos,

rodas de conversa,  registros  escritos e dinâmicas  coletivas,  estimulando participação ativa,

argumentação e aproximação entre teoria e prática. Observou-se que tais práticas favoreceram

a construção de um ambiente escolar mais respeitoso, colaborativo e aberto à pluralidade de

ideias.

A pesquisa se justifica pela necessidade de combater o preconceito de que a filosofia

seria  inacessível  a  estudantes  jovens.  Ao  contrário,  os  resultados  indicam  que  o  ensino

filosófico nesse nível escolar contribui para ampliar o repertório intelectual dos alunos, ao

mesmo  tempo  em  que  fortalece  competências  socioemocionais  e  éticas,  fundamentais  à

formação  cidadã.  Este  trabalho,  portanto,  defende  uma filosofia  situada  e  transformadora,

capaz de dialogar com a realidade concreta da escola e da comunidade, promovendo reflexão

crítica, respeito e cooperação entre adolescentes.



CONTEXTO SOCIAL DA ESCOLA

A  instituição  de  ensino  está  situada  no  bairro  Uberaba,  uma  região  periférica  de

Curitiba,  e  reúne uma comunidade  escolar  marcada  por  desafios  sociais  característicos  de

áreas  urbanas  em  situação  de  vulnerabilidade.  Entre  eles,  destacam-se  a  desigualdade

socioeconômica, as dificuldades relacionadas à permanência e ao engajamento dos estudantes,

bem como a  incidência  de  situações  de  violência  simbólica  entre  pares,  manifestadas  em

episódios de bullying e conflitos de convivência. 

Grande parte dos estudantes vive em contextos familiares que enfrentam instabilidade

financeira, ausência de políticas públicas efetivas e precariedade nos serviços básicos. Essa

realidade impacta diretamente o rendimento escolar e a motivação para os estudos, gerando

desinteresse e evasão.

Nesse  cenário,  projetos  pedagógicos  inovadores  tornam-se  fundamentais  para

fortalecer vínculos, estimular a participação e criar oportunidades de ressignificação do espaço

escolar  como ambiente  de  aprendizagem e de  convivência  saudável  (Freire,  1996).  Nesse

sentido,  o PIBID, ao inserir  a  Filosofia  de maneira  lúdica e  interativa,  buscou justamente

preencher essa lacuna, oferecendo aos jovens instrumentos para refletirem criticamente sobre

sua própria realidade e sua posição no mundo. 

METODOLOGIA

A turma participante era composta por aproximadamente 27 alunos, sendo 15 do sexo

masculino e 12 do sexo feminino, com idades variando entre 14 e 20 anos. O perfil da turma

era bastante heterogêneo, apresentando alta rotatividade de estudantes que entravam e saíam

ao longo do período. 

Durante  a  execução  do  projeto  no  PIBID,  adotou-se  uma  abordagem  pedagógica

pautada  em metodologias  ativas,  que  se  concretizaram por  meio  de  diferentes  estratégias,

como a aprendizagem baseada em problemas, a gamificação, a aprendizagem colaborativa, a

instrução por pares,  o estudo de casos e a  simulação de papéis.  Essas práticas  colocam o

estudante no centro do processo educativo,  estimulando o protagonismo,  o engajamento,  a



reflexão crítica e a construção do conhecimento a partir da experiência. Em contraste com o

modelo  tradicional,  no  qual  o  aluno  assume uma  postura  passiva  diante  do  conteúdo,  as

metodologias  ativas favorecem a participação efetiva,  a cooperação,  a análise de situações

reais  e  a  aplicação  prática  dos  saberes  construídos.  Dessa  forma,  buscam  desenvolver

competências como o pensamento crítico, a argumentação, a criatividade e a capacidade de

resolução de problemas, tornando o processo de aprendizagem mais significativo e conectado

à realidade dos estudantes. As dinâmicas das aulas foram organizadas de forma a favorecer a

participação ativa e a reflexão crítica. As atividades geralmente iniciavam com uma leitura

coletiva, na qual os alunos acompanhavam o texto selecionado e eram convidados a destacar

trechos  que  chamassem atenção ou suscitassem dúvidas.  Durante  a  leitura,  as  mediadoras

utilizavam perguntas abertas, seguindo o método socrático que inspirou Lipman (1994) no

ensino de Filosofia para Crianças, incentivando os estudantes a expressarem interpretações e

relacionarem o conteúdo com situações do cotidiano. Em seguida, promoviam-se debates em

pequenos  grupos,  permitindo  que  cada  aluno  compartilhasse  ideias  e  ouvisse  diferentes

perspectivas.  As  discussões  eram  registradas  no  quadro  e  nas  anotações  pessoais,

possibilitando a comparação de pontos de vista e a reflexão sobre argumentos divergentes. Em

algumas  aulas,  atividades  como  dramatizações,  simulações  eram  realizadas,  nas  quais  os

alunos  representavam personagens ou cenários  relacionados  ao  tema estudado,  tornando a

experiência mais concreta e interativa. 

As observações semanais permitiram analisar o engajamento dos alunos, identificando

aqueles  mais  participativos,  os  que  precisavam  de  incentivo  e  os  que  inicialmente

permaneciam  passivos.  Gradualmente,  essas  práticas  estimulam uma  postura  mais

colaborativa, com os estudantes assumindo maior responsabilidade pelo próprio aprendizado e

pelo respeito às opiniões alheias.

A pesquisa foi desenvolvida com caráter qualitativo, alinhada à perspectiva de Ludke e

André  (1986),  que  destacam  o  papel  do  professor  como  pesquisador  e  a  importância  da

reflexão sobre a própria prática. Essa abordagem também se conecta aos princípios defendidos

por  Gil  (2002),  que  ressalta  a  relevância  da  análise  qualitativa  para  compreender  em

profundidade as atitudes, percepções e interações em contextos educacionais. Para a coleta de

dados,  foram  utilizados  diversos  instrumentos,  como  relatórios  semanais  coletivos  e

individuais das pibidianas, materiais e conhecimentos adquiridos nos cursos de preparação que



antecederam a ida à escola pelo PIBID, observações diretas em sala de aula e questionários

aplicados aos professores, a fim de compreender como o projeto estava sendo percebido por

terceiros sem envolvimento direto. Além disso, houve a reaplicação de atividades realizadas ao

longo do ano, o que possibilitou a comparação entre os resultados obtidos no início e no final

do projeto. 

Buscamos  analisar  o  desempenho  dos  alunos  perante  o  próprio  processo  de

aprendizagem,  observando  o  desenvolvimento  alcançado  ao  longo  do  primeiro  ano  de

aplicação do projeto. Como o estudo ocorreu ao final do ano letivo, a frequência escolar estava

bastante reduzida e a turma apresentava alta rotatividade, o que impossibilitou a reaplicação

das atividades com todos os 27 estudantes. Diante desse cenário, optou-se por trabalhar com

um  subgrupo  de  cinco  discentes,  que  se  voluntariaram  para  participar  e  mantiveram

assiduidade nas últimas semanas de atividades,  permitindo a reaplicação das propostas e a

comparação com os registros anteriores. 

Embora houvesse limitações nos dados disponíveis para análise, devido à redução da

turma  e  à  necessidade  de  trabalhar  apenas  com  um  subgrupo,  a  observação  qualitativa

possibilitou um olhar aprofundado sobre a evolução da participação,  do engajamento e do

desenvolvimento  socioemocional  dos  estudantes.  Essa análise  dialoga  com as reflexões  de

Vygotsky (2001) acerca da mediação social na aprendizagem, com as contribuições de Piaget

(1976) sobre o conflito cognitivo e a negociação de significados, com a perspectiva freireana

(1996) da educação dialógica e da construção coletiva do conhecimento, bem como com as

práticas socráticas de questionamento crítico e diálogo formativo. 

REFERENCIAL TEÓRICO

Segundo Daniel (2008), no âmbito da Filosofia para Crianças, é possível identificar

diferentes tipos de diálogos, que se distinguem pelo nível de elaboração do pensamento e pela

qualidade da argumentação dos estudantes. O diálogo anedótico caracteriza-se pela exposição

de experiências pessoais e relatos cotidianos, funcionando como ponto inicial para a reflexão

filosófica. O diálogo monológico apresenta falas centradas em si mesmas, com pouca abertura

ao coletivo, mas ainda capazes de revelar indícios importantes do raciocínio individual. Já o



diálogo investigativo evidencia  a  busca  por  compreensão mais  aprofundada,  marcada  por

questionamentos, problematizações e tentativas de análise conceitual. O diálogo semicrítico

representa uma transição, pois os estudantes começam a justificar suas ideias e a recorrer a

exemplos ou comparações, ainda que de forma incipiente. Por fim, o diálogo crítico constitui

o  nível  mais  elaborado,  no  qual  os  participantes  organizam  argumentos  de  maneira

fundamentada, demonstram abertura ao contraditório e desenvolvem competências essenciais

ao exercício filosófico, como análise, avaliação e construção coletiva de conceitos.

Um exemplo concreto desses diferentes tipos de diálogos ocorreu durante a discussão

sobre a justa medida de Aristóteles. Um estudante fez uma pergunta que destoava do tema,

questionando uma das pibidianas sobre quem, na sua opinião, era o melhor jogador do mundo.

O  diálogo  dele  teve  um  tom  mais  anedótico,  tratando  o  assunto  de  maneira  casual  e

descontraída.  Ela  respondeu que era  a  jogadora  Marta.  Surpreso,  o  estudante  iniciou  uma

refutação, argumentando que Marta não possuía títulos de Copa do Mundo e defendeu Neymar

como o melhor jogador, embora este também não tenha conquistado títulos de melhor jogador

do mundo nem Copa do Mundo. Entretanto, é importante ressaltar que Marta possui vários

títulos  de  melhor  jogadora  do  mundo,  evidenciando  seu  reconhecimento  internacional  e

desempenho excepcional.

Nesse momento, uma das meninas que geralmente não participava das aulas se sentiu

tão confortável  que,  sem levantar  a mão,  interrompeu o estudante com uma fala  calorosa,

iniciando  um diálogo  semicrítico.  Ela  defendeu  Marta  e  apontou  a  questão  da  misoginia,

suscitando  reflexões  sobre  gênero,  reconhecimento  e  valores  culturais.  Essa  situação

exemplifica como a prática filosófica em sala pode permitir que alunos que habitualmente se

mantêm retraídos participem de debates significativos, passando de comentários anedóticos

para argumentos fundamentados e reflexivos.

Além disso, foram incorporadas atividades que estimulavam a participação coletiva,

como simulações  de  conselhos  de  classe,  dramatizações  de  dilemas  éticos,  role-playing  e

debates estruturados em pequenos grupos, permitindo que os alunos explorassem diferentes

perspectivas. Desafiando os estudantes a justificar suas opiniões, identificar contradições em

seus próprios argumentos e construir conhecimento de forma colaborativa.

Ao  longo  do  tempo,  essas  atividades  estimulam maior  envolvimento,  promovendo



diálogos críticos e semicríticos. Alunos que antes se mantinham retraídos passaram a expor

suas  opiniões  de  maneira  fundamentada,  enquanto  lideranças  anteriormente  centradas  em

pequenos  grupos  precisaram  se  adaptar  às  novas  configurações  coletivas,  aprendendo  a

negociar posições e incluir colegas antes excluídos. Esse processo evidenciou a importância de

estratégias pedagógicas que  favoreçam a cooperatividade, empatia e construção coletiva do

conhecimento,  aproximando a prática  da escola de conceitos  defendidos por Freire  (1996)

sobre educação dialógica.

Um  exemplo  marcante  ocorreu  quando  uma  estudante,  durante  uma  atividade  de

deliberação, compartilhou sua dificuldade familiar e a possibilidade de transferência de escola.

Essa  fala  gerou empatia  na  turma,  que  até  então  mantinha  relações  restritas  a  subgrupos

fechados. A situação permitiu observar como a filosofia, quando trabalhada de forma prática e

conectada à vida dos alunos,  pode abrir  espaços de diálogo,  acolhimento e reflexão ética,

fortalecendo vínculos e ampliando a compreensão sobre diferentes realidades.

Outras atividades, como debates sobre dilemas morais do cotidiano, permitiram que os

alunos explorassem valores como justiça, solidariedade, honestidade e respeito, articulando-os

à  própria  experiência  de  vida.  Por  exemplo,  discussões  sobre  regras  da  escola,  jogos  de

cooperação e pequenas negociações de conflitos em sala de aula mostraram que os estudantes

passaram a perceber a importância de escuta ativa e argumentação fundamentada, habilidades

essenciais para o desenvolvimento do pensamento crítico (Dewey, 1938/2005).

A  mediação  foi  decisiva  nesse  processo,  pois  atuou  como  facilitadora  do  diálogo,

oferecendo  apoio  para  que  os  alunos  formulassem  argumentos,  refletissem  sobre

consequências de atitudes e respeitassem diferentes pontos de vista. Esse acompanhamento

contínuo permitiu que a turma evoluísse em níveis de diálogo mais complexos, alternando

entre comentários humorísticos, semicríticos e reflexões críticas fundamentadas. Observou-se

que  essa  prática  não  apenas  aumentou  o  engajamento,  mas  também  contribuiu  para  a

construção de um ambiente de aprendizagem mais inclusivo, ético e colaborativo.

Por fim, essas experiências evidenciam que a filosofia em contexto escolar pode ir

além do ensino de conceitos teóricos, funcionando como ferramenta de transformação social e

pessoal, ao permitir que os alunos compreendam melhor suas próprias atitudes, respeitem as

diferenças  e  aprendam a lidar  com dilemas  éticos  e  sociais  do cotidiano.  Esse  impacto  é



particularmente  relevante  em  turmas  que,  inicialmente,  apresentavam  comportamentos  de

exclusão,  intimidação  e  passividade,  mostrando  o  potencial  das  metodologias  ativas  e  do

ensino filosófico para promover uma cultura de diálogo, reflexão e empatia.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A experiência confirmou que a Filosofia, quando ensinada por meio de metodologias

ativas, pode se tornar uma ferramenta poderosa para transformar não apenas o aprendizado,

mas também as relações sociais em sala de aula. O diálogo filosófico cria oportunidades para

que os alunos ressignifiquem suas vivências, desenvolvam empatia e habilidades de escuta

ativa, aspectos especialmente relevantes em escolas situadas em contextos de vulnerabilidade

social.

Entretanto,  os limites metodológicos devem ser reconhecidos.  A escolha de apenas

cinco alunos compromete a generalização dos resultados e exige cautela na interpretação, já

que a pesquisa qualitativa privilegia a singularidade das trajetórias, sem oferecer indicadores

quantitativos amplos. Mesmo assim, os indícios encontrados – aumento da participação, maior

engajamento  e  fortalecimento  do  senso  crítico  –  são  significativos  e  sugerem  caminhos

promissores para práticas pedagógicas futuras.

A  análise  dos  cinco  alunos  selecionados  revelou  avanços  distintos  nos  níveis  de

diálogo. Enquanto o Aluno A, embora ainda majoritariamente anedótico, passou a expressar

suas  opiniões  com  mais  frequência  e  a  considerar  comentários  de  colegas;  o  Aluno  B

manteve-se  no  nível  monológico,  mas  começou  a  apresentar  maior  abertura  para  integrar

pontos de vista divergentes. Já o  Aluno C progrediu para diálogos de caráter investigativo,

demonstrando  curiosidade  e  interesse  em  aprofundar  os  temas  discutidos,  e  o  Aluno  D

consolidou um diálogo semicrítico, articulando argumentos com clareza e firmeza. Por fim, o

Aluno E destacou-se  ao  atingir  o  nível  crítico,  construindo  coletivamente  sentidos  e

interpretações a partir das interações em sala de aula.

No comparativo entre atividades iniciais e finais, observou-se evolução no vocabulário

filosófico,  maior  disposição  para  ouvir  colegas  e  maior  elaboração  nas  respostas  escritas,



evidenciando o potencial das metodologias ativas para desenvolver habilidades cognitivas e

socioemocionais de forma integrada.

Para complementar a análise da turma, foram aplicados questionários aos professores

da escola,  buscando compreender percepções externas sobre as mudanças promovidas pelo

projeto. As respostas revelaram diversas transformações comportamentais e acadêmicas: sete

de oito docentes relataram  redução de conflitos em sala de aula,  com menos discussões e

brigas e maior capacidade dos alunos de negociar diferenças; todos notaram um incremento no

respeito entre pares, evidenciado pela atenção às falas dos colegas durante debates e maior

colaboração; seis perceberam engajamento acadêmico, destacando o aumento do interesse nas

atividades,  participação  nas  leituras  e  elaboração  de  respostas  mais  detalhadas;  cinco

professores ressaltaram apoio à expressão individual, observando que alunos antes retraídos

passaram a se manifestar com mais frequência e segurança ao argumentar; e quatro docentes

apontaram avanços na reflexão ética, percebendo que os estudantes passaram a considerar as

consequências de suas atitudes e valorizar diferentes perspectivas,  refletindo sobre dilemas

morais e sociais.

Esses relatos reforçam que a intervenção não apenas impactou a turma observada, mas

também produziu  efeitos  perceptíveis  para  os  docentes,  ampliando  o  alcance  das  práticas

pedagógicas aplicadas. Assim, os resultados indicam que a Filosofia com metodologias ativas

pode funcionar como uma ferramenta significativa de transformação, não apenas no plano

cognitivo,  mas também no desenvolvimento de habilidades sociais,  empatia,  colaboração e

senso crítico, confirmando a relevância do diálogo filosófico como instrumento educativo em

contextos diversos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A  pesquisa  evidenciou  que  o  trabalho  com  a  filosofia  na  educação  básica,

especialmente  no  contexto  da  adolescência,  pode  gerar  transformações  significativas  no

ambiente  escolar  e  no  processo  formativo  dos  jovens.  As  dinâmicas  de  leitura,  debate  e

diálogo filosófico,  inspiradas no método socrático e em referenciais  como Lipman (1994),



mostraram que os  alunos  não apenas  se  apropriaram de  conceitos  abstratos,  mas  também

foram capazes de relacioná-los às suas vivências cotidianas.  Esse processo potencializou a

escuta,  a cooperação e a reflexão crítica,  fortalecendo vínculos e estimulando uma postura

mais ativa diante do conhecimento.

Ao mesmo tempo, o estudo trouxe à tona desafios metodológicos, como a questão da

generalização dos resultados em virtude do recorte da turma e da frequência reduzida no final

do ano letivo. Reconhecer tais limitações, contudo, não diminui a relevância da experiência,

mas antes reafirma a importância de pesquisas qualitativas que se debruçam sobre o processo e

não apenas sobre o produto. Nesse sentido, a observação próxima da realidade escolar e das

práticas vividas foi fundamental para compreender nuances que dificilmente seriam captadas

em abordagens estritamente quantitativas.

Outro ponto de destaque foi a constatação de que o ensino de filosofia rompe com a

ideia ainda presente em muitos espaços de que a filosofia é um saber restrito à comunidade

acadêmica  ou  aos  níveis  mais  avançados  de  escolarização.  Pelo  contrário,  a  experiência

mostrou  que  os  jovens  possuem  uma  curiosidade  filosófica  genuína,  que  precisa  ser

reconhecida e estimulada. Negar esse direito é não apenas subestimar as suas capacidades, mas

também reforçar preconceitos que afastam a filosofia de seu caráter originário: o exercício do

pensar, acessível a todos e todas.

Portanto,  investir  na  presença  da  Filosofia  no  currículo  escolar,  desde a  Educação

Infantil até o Ensino Fundamental, significa não apenas democratizar o acesso ao pensamento

crítico,  mas também criar condições para que crianças e jovens desenvolvam sensibilidade

ética, capacidade argumentativa e abertura ao diálogo. O rompimento com o preconceito de

que a Filosofia pertence apenas à universidade constitui, assim, um gesto de valorização da

juventude em formação e de afirmação do papel transformador da educação. 

AGRADECIMENTOS



REFERÊNCIAS

DANIEL,  Marie-France.  Filosofia  para  crianças:  o  modelo  de  Matthew Lipman em discussão.  Porto
Alegre: Artmed, 2008.

DEWEY, John. Democracia e educação. São Paulo: Nacional, 1959.

FRANKLIN, Karen. Uma viagem pela Filosofia: O Encontro. Curitiba: CRV, 2021.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2002.

GOMES, Romeu. Análise e interpretação de dados de pesquisa qualitativa. In: MINAYO, Maria Cecília de Souza
(Org.). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 34. ed. Petrópolis: Vozes, 2015.

LIPMAN, Matthew; SHARP, Ann Margaret; OSCANYAN, Frederick S. Filosofia na sala de aula. Tradução de
Diana Luisa; revisão de Fernando Falcone. São Paulo: Nova Alexandria, 1994. 

LIPMAN, Matthew. O pensar na educação. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 1990.

LÜDKE, Menga; ANDRÉ, Marli Eliza Dalmazo Afonso de. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. São
Paulo: EPU, 1986.

VIGOTSKI, Lev S. A formação social da mente. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007.


