
    

A LUTA PELO RECONHECIMENTO QUILOMBOLA:
EXPERIÊNCIA FORMATIVA NO QUILOMBO DO CUMBE PELO

PIBID DE HISTÓRIA

Joana Maria da Silva Abreu 1

 Antonia Camily Bezerra dos Santos 2

Alice de Oliveira Freitas 3

                                                                                                  Lidia Noemia Silva dos Santos  4

RESUMO

Este relato de experiência parte da aula de campo ao Quilombo do Cumbe, localizado
em Aracati-CE, realizada no âmbito das atividades formativas do Programa Institucional  de
Bolsa  de  Iniciação  à  Docência  (PIBID).  A proposta  busca  refletir  sobre  os  processos  de
resistência da comunidade quilombola na contemporaneidade,  abordando suas estratégias de
defesa  do  território,  da  identidade e  das  formas  de  organização  política  e  cultural.  A força
Quilombola na atualidade evidencia a conexão entre identidade e territorialidade. Os rituais,
como a Festa do Mangue, representam estratégias de resistência frente à violação de direitos.
Essa atuação fortalece práticas políticas e culturais que enfrentam apagamentos históricos e
violências institucionais. Assim, o território é vivido como espaço cultural e político, em que a
experiência compartilhada sustenta a permanência da comunidade. A metodologia adotada neste
trabalho baseou-se na realização de uma aula de campo no Quilombo Cumbe, conduzida por
Luciana dos Santos de Sousa, conhecida como Luciana do Cumbe, representante da Associação
Quilombola local.  Durante a visita, a comunidade foi apresentada por meio de uma imersão
territorial e cultural, incluindo o reconhecimento das extremidades do território, do rio e dos
espaços significativos para a história e a identidade do quilombo. A atividade possibilitou a
escuta  das  narrativas  de  resistência,  das  práticas  culturais  e  das  lutas  enfrentadas  pela
comunidade ao longo do tempo. A aula de campo possibilitou uma compreensão mais profunda
sobre os  processos  de luta  e  resistência  quilombola,  especialmente  no território do Cumbe.
Dentre os principais aprendizados, destaca-se a importância de valorizar, preservar e difundir o
conhecimento tradicional e as vivências compartilhadas. O contato direto com a comunidade
fortaleceu  o  compromisso  de  levar  adiante  essas  memórias,  atuando  de  forma  crítica  na
sociedade e em sala de aula, no enfrentamento às políticas autoritárias e no reconhecimento da
resistência quilombola como elemento fundamental da história brasileira.

Palavras-chave: Quilombo do Cumbe, Identidade, Resistência.

INTRODUÇÃO

Os  quilombos,  ao  longo  da  história,  são  reconhecidos  como  territórios  de

resistência coletiva, onde a luta pela terra, a preservação da memória e a valorização da

identidade se entrelaçam como elementos de sobrevivência e afirmação. No Ceará, o

1 Graduando do Curso de História da Universidade Estadual do Ceará - UECE,  joanna.abreu@aluno.uece.br 
2 Graduado pelo Curso de História da Universidade Estadual do Ceará - UECE, antonia.camily@aluno.uece.br  

mailto:antonia.camily@aluno.uece.br
mailto:joanna.abreu@aluno.uece.br
../../../../../../C:/Users/Alice/Downloads/enalic.modelo(1).docx#_bookmark3
../../../../../../C:/Users/Alice/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/IE/NLA4U3FC/enalic%5B1%5D.docx#_bookmark2
../../../../../../C:/Users/Alice/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/IE/NLA4U3FC/enalic%5B1%5D.docx#_bookmark1
../../../../../../C:/Users/Alice/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/IE/NLA4U3FC/enalic%5B1%5D.docx#_bookmark0


3 Graduando do Curso de História da Universidade Estadual do Ceará – UECE, alic.freitas@aluno.uece.br. 
4 Professor orientador: titulação, Faculdade Ciências - UF, lidia.noemia@uece.br 

Quilombo do Cumbe,  situado no município de Aracati,  constitui  um exemplo dessa

permanência, não apenas por sua história, mas também pela vitalidade com que projeta

o  futuro  da  comunidade.  Nele,  práticas  ligadas  à  pesca  artesanal,  ao  mangue  e  às

manifestações  culturais  sustentam  a  identidade  coletiva  e  mantêm  a  memória  em

permanente diálogo com o presente. 

Ao mesmo tempo, a comunidade enfrenta os desafios impostos pelas pressões

ambientais e pelas disputas territoriais, que constantemente ameaçam a continuidade de

seus modos de vida. Essa realidade mostra como o Cumbe é mais do que um espaço

físico, é também, um lugar simbólico, político e educativo. 

A experiência de aproximação com essa comunidade foi possibilitada por uma

aula de campo organizada pelo Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência

(PIBID). Mais do que observar, os bolsistas tiveram a oportunidade de caminhar pelo

território,  reconhecer  áreas  de importância  histórica  e  ambiental,  ouvir  as  narrativas

locais e compartilhar momentos em que memória e identidade se revelaram de forma

concreta. Esse momento abriu espaço para compreender que o saber quilombola não

está apenas no passado preservado, mas também nas práticas atuais que reafirmam a

continuidade da comunidade diante das adversidades.

Durante a visita, conduzida por uma representante da associação quilombola, os

espaços do Cumbe foram apresentados em sua dimensão cultural e política. A paisagem

natural se entrelaçava às histórias de resistência, fazendo do território uma espécie de

sala de aula a céu aberto, onde cada elemento como o rio, o mangue, as casas, os locais

de encontro,  carregava sentidos e  memórias.  Esse contato direto com a comunidade

revelou aos bolsistas como os saberes tradicionais e as práticas coletivas fortalecem a

luta pela permanência, além de mostrar que o ensino pode se tornar mais significativo

quando se articula a experiências reais e vividas.

mailto:lidia.noemia@uece.br
../../../../../../C:/Users/Alice/Downloads/enalic.modelo(1).docx#_bookmark3
mailto:alic.freitas@aluno.uece.br


A vivência  permitiu  perceber  que  a  formação  docente  se  enriquece  quando

dialoga com as  comunidades  tradicionais,  pois  esse contato rompe barreiras,  amplia

perspectivas 

 

contribui para o enfrentamento do racismo estrutural e dos silenciamentos históricos. Ao

se  aproximar  do  Cumbe,  se  foi  possível  compreender  de  maneira  mais  profunda  a

relação  entre  território,  identidade  e  resistência,  reconhecendo  a  importância  de

valorizar essas experiências dentro e fora da sala de aula.

As reflexões construídas a partir da aula de campo apontam para a relevância de

práticas educativas comprometidas com a diversidade cultural e com a justiça social. O

aprendizado que emergiu desse encontro não se limita à formação acadêmica, ele se liga

como compromisso, de preservar e difundir os conhecimentos tradicionais e de afirmar

que a história do Brasil só pode ser plenamente compreendida quando reconhece a força

e a centralidade da resistência quilombola.

METODOLOGIA

A metodologia  adotada  neste  trabalho  fundamentou-se  em  uma  pesquisa  de

caráter  qualitativo,  descritivo  e  participante,  tendo  como princípio  a  valorização  da

experiência direta em campo e a escuta das narrativas orais da comunidade. O estudo foi

desenvolvido por meio de uma aula de campo no Quilombo do Cumbe, em Aracati

(CE), como parte das atividades do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à

Docência  (PIBID)  de  História.  Essa  abordagem  permitiu  articular  teoria  e  prática,

possibilitando  aos  discentes  a  imersão  no  espaço  quilombola  e  a  compreensão  do

território a partir das próprias vozes que o constroem.

A atividade de campo foi conduzida por Luciana dos Santos de Sousa, conhecida

como  Luciana  do  Cumbe,  liderança  comunitária  e  representante  da  Associação



Quilombola local. O percurso incluiu o reconhecimento das extremidades do território e

de espaços de relevância simbólica e social, como o rio, o mangue e as áreas de pesca.

Esses  elementos  foram  destacados  pela  comunidade  como  fundamentais  para  a

organização coletiva, a economia de subsistência e a preservação da identidade cultural

quilombola.

Como instrumentos de coleta de dados, foram utilizados registros em diário de

campo, observações participantes, fotografias autorizadas e relatos orais compartilhados

durante a atividade. A história oral destacou-se como ferramenta metodológica central,

pois,  ao  transmitir  saberes  de  geração  em  geração,  permite  preservar  e  atualizar  a

memória  coletiva, além de reafirmar a trajetória de resistência da comunidade diante

dos desafios históricos e contemporâneos relacionados ao reconhecimento quilombola.

Além do registro das vivências, foram consideradas também fontes documentais

e  materiais  produzidos  pela  própria  comunidade,  como  atas  de  reuniões,  projetos

coletivos e iniciativas culturais, os quais serviram como subsídio para compreender a

organização social e política do quilombo.

Do ponto de vista ético, o trabalho seguiu os princípios de respeito e valorização

da  identidade  quilombola.  Todo  o  processo  foi  realizado  com  consentimento  da

comunidade e sob a orientação da liderança local, de modo a garantir que as falas e

experiências  fossem apresentadas  de forma legítima e respeitosa.  Quanto ao  uso de

imagens,  optou-se  por  empregar  apenas  aquelas  previamente  autorizadas  pela

comunidade,  preservando  a  memória  coletiva  sem  expor  de  maneira  indevida  a

identidade de seus membros.

Dessa forma, a metodologia adotada não apenas proporcionou a observação e o

registro do território,  mas também possibilitou uma experiência dialógica,  na qual a

escuta  e  o  reconhecimento  da  voz  quilombola  se  constituíram  como  elementos

fundamentais para compreender a luta pelo reconhecimento do Quilombo do Cumbe.



REFERENCIAL TEÓRICO

Refletir sobre a luta quilombola no Brasil exige partir de uma base teórica que

reconheça a centralidade da experiência africana na formação histórica e cultural  da

sociedade. Michael Hamenoo (2008), ao discutir a posição da África na ordem mundial,

chama  atenção  para  o  apagamento  sistemático  do  papel  dos  povos  africanos  nos

processos históricos globais. Segundo o autor, a construção da modernidade não pode

ser  compreendida  sem  considerar  a  participação  da  África,  seja  pelo  impacto  da

diáspora 

forçada,  seja  pela  resistência  e  pela  produção  cultural  que  atravessaram séculos  de

exploração  colonial.  Essa  perspetiva  é  essencial  para  compreender  o  contexto  dos

quilombos, que surgem como espaços de contestação e de reafirmação identitária diante

da violência escravista e da marginalização social.

Ao  trazer  esse  debate  para  o  caso  brasileiro,  é  possível  perceber  que  os

quilombos não representam apenas uma herança do passado, mas sim uma forma de

organização comunitária que permanece viva e que resinifica a presença africana no

país. O quilombo do Cumbe, localizado em Aracati (CE), exemplifica essa continuidade

histórica: trata-se de uma comunidade que, ao lutar pelo reconhecimento territorial e

cultural,  reafirma  sua  identidade  e  desafia  estruturas  excludentes.  O  referencial  de

Hamenoo nos ajuda a compreender que a luta do Cumbe não é isolada, mas parte de um

movimento maior que conecta o passado escravista à atualidade, na busca por reparação

e por justiça histórica.

Nesse processo de construção do reconhecimento, a memória desempenha um

papel  central.  Paul  Thompson  (1992),  ao  abordar  a  história  oral,  defende  que  as

narrativas  individuais  e  coletivas  devem  ser  entendidas  como  fontes  legítimas  e

indispensáveis para o estudo da sociedade. Para o autor, dar voz às pessoas comuns é

abrir espaço para versões da história que foram ignoradas ou silenciadas pelos registros

oficiais. Assim, a história oral não apenas complementa as fontes escritas, mas contribui

para democratizar a produção do conhecimento histórico, tornando-o mais plural.



No caso  do  quilombo  do  Cumbe,  a  metodologia  da  história  oral  se  mostra

fundamental. Os relatos transmitidos por seus moradores, especialmente por lideranças

como Luciana do Cumbe, constituem não apenas recordações pessoais, mas também um

patrimônio coletivo, que guarda a memória de resistência e a força das tradições. Esses

testemunhos revelam como o território, o rio, o mangue e as práticas de pesca estão

profundamente  ligados  à  identidade  comunitária,  demonstrando  que  a  luta  pelo

reconhecimento quilombola ultrapassa a dimensão jurídica: ela envolve a preservação

da memória, da cultura e das formas de vida herdadas de seus antepassados.

A interlocução  entre  Hamenoo  e  Thompson  amplia  o  olhar  sobre  a  questão

quilombola. De um lado, Hamenoo insere essa luta no contexto mais amplo da história 

africana e de sua contribuição para a ordem mundial; de outro, Thompson valoriza as

vozes  e  experiências  locais  como  elementos  indispensáveis  para  compreender  essa

realidade.  Essa combinação de perspectivas  possibilita  compreender  o Cumbe como

parte 

de um movimento histórico global e, ao mesmo tempo, como um espaço singular, onde

a memória oral e a identidade coletiva sustentam a continuidade da resistência.

Dessa  forma,  o  referencial  teórico  aqui  adotado  reforça  a  necessidade  de

compreender o reconhecimento quilombola como um processo que envolve dimensões

históricas,  políticas  e  culturais.  Mais  do  que  assegurar  direitos  legais,  trata-se  de

valorizar histórias, memórias e identidades que foram historicamente marginalizadas. O

quilombo  do  Cumbe,  ao  afirmar  sua  existência  e  sua  trajetória,  insere-se  nesse

movimento mais amplo de resistência negra e de construção de uma sociedade mais

justa e plural.

 RESULTADOS E DISCUSSÃO

A  experiência  formativa  no  Quilombo  do  Cumbe  proporcionou  uma

compreensão aprofundada da luta pelo reconhecimento quilombola, especialmente no



que se refere à relação inerente entre território, identidade e resistência. Os resultados

obtidos a partir da imersão revelaram que o espaço geográfico não se limita a um dado

físico ou natural, mas, configura-se como elemento central na afirmação da memória

coletiva  e  da  integração  social.  Nesse  caso,  o  território  atua  como  ferramenta  de

resistência diante das pressões externas que têm como intuito a descaracterização da

comunidade e como símbolo de pertencimento. 

Entre as categorias analíticas que emergiram do trabalho de campo, destaca-se a

centralidade  da  memória  oral  na  sustentação  das  lutas  quilombolas.  Os  relatos  da

liderança  comunitária  evidenciam  que  a  oralidade  constitui  um  mecanismo  de

transmissão de valores, experiências e estratégias de enfrentamento que se reproduzem

entre  as  gerações.  Nessa  perspectiva,  conforme  argumenta  Conceição  Evaristo  ao

discutir  a  história  oral,  a  escrevivência  deve  ser  compreendida  como  prática  que

desestabiliza a 

narrativa dominante e denuncia desigualdades históricas, em vez de se restringir a um

registro inofensivo.  Assim,  no caso do Cumbe,  a  oralidade configura-se não apenas

como 

um recurso de registro histórico, mas também como elemento que assegura a vitalidade

da memória coletiva no cotidiano. 

Outra categoria fundamental foi a identidade coletiva, entendida como processo

dinâmico  e  constantemente  reafirmado.  A Festa  do  Mangue  exemplifica  de  modo

emblemático essa dimensão, pois constitui um espaço ritualizado em que a comunidade

reafirma sua ligação com sua ancestralidade e território. A celebração, além de festiva,

assume um caráter político de resistência contra o apagamento cultural. Nesse sentido,

essa  identidade  cultural  é  construída  no  embate  entre  permanência  e  mudança,  no

Cumbe,  essa  ideia  se  concretiza  na  forma  como as  tradições  são  recompostas  para

enfrentar desafios contemporâneos.

A relação com a natureza constitui também uma categoria central dos resultados.

A comunidade do Cumbe mantém práticas de subsistência que reforçam sua vinculação

com o mangue, as lagoas e os rios, elementos vitais tanto para a economia local quanto



para  a  afirmação  cultural.  Contudo,  tais  práticas  estão  sob  constante  ameaça  da

carcinicultura  e  da  instalação  de  parques  eólicos,  que  alteram  a  paisagem  e

comprometem os modos de vida tradicionais. Essa situação reflete o que Milton Santos

denomina de conflito entre racionalidades distintas: de um lado, a lógica capitalista de

exploração intensiva dos recursos; de outro, a lógica comunitária de uso sustentável e

simbólico da natureza.

Os depoimentos e a observação direta mostraram que a luta pela titulação das

terras e pelo reconhecimento oficial  está entre as prioridades da comunidade.  Sendo

assim, a resistência política também emerge como resultado expressivo de vivência. A

organização  em  associações  e  a  articulação  com  entidades  externas  revelam  uma

consciência política consolidada, que se sustenta na coletividade.

Do ponto de vista pedagógico, os resultados destacam a relevância do ensino de

História  comprometido  com  a  valorização  dos  saberes  tradicionais.  A presença  do

PIBID no Cumbe demonstrou que a inserção das vivências quilombolas em atividades

formativas potencializa a construção de uma prática docente mais crítica e inclusiva.

Paulo Freire  já enfatizava que o ato educativo deve estar vinculado à realidade dos

sujeitos  e  à  valorização  de  suas  experiências.  Nesse  sentido,  a  visita  ao  quilombo

revelou-

se  como  uma  prática  educativa  transformadora,  na  medida  em  que  possibilitou

compreender o conhecimento comunitário como legítimo e essencial.

A discussão também evidencia o papel do território como categoria de análise,

na perspectiva de ser tanto espaço de sobrevivência material quanto arena de disputas

simbólicas e políticas. No Cumbe, a concepção de que o território não é apenas um

recorte  espacial  se  materializa  na  forma  como  a  comunidade  defende  seus  limites,

reconhece seus 

espaços simbólicos e reafirma cotidianamente seu direito de existir enquanto quilombo,

bem como aponta que a dimensão cultural não pode ser dissociada da luta política. O

canto, a dança, os festejos e as narrativas orais se configuram como mecanismos de

coesão comunitária e de fortalecimento das reivindicações territoriais.



No campo da formação docente, percebe-se que há a necessidade de inserir de

modo  mais  sistemático  o  estudo  das  comunidades  quilombolas  nos  currículos  de

História. A experiência do Cumbe demonstrou como o contato direto com realidades de

resistência amplia a sensibilidade dos futuros professores para as questões étnico-raciais

e  para  a  luta  contra  o  racismo estrutural.  Nesse  sentido,  uma educação  antirracista

demanda  não  apenas  a  transmissão  de  conteúdos,  mas  o  engajamento  com práticas

sociais que rompam com a invisibilização das populações negras.

Na discussão crítica, cabe destacar que a experiência no Cumbe problematiza a

relação entre comunidade e universidade. A ida ao quilombo não pode ser vista apenas

como uma atividade pontual, mas como uma possibilidade de construção de parcerias

duradouras  que  valorizem  os  saberes  locais  e  que  fortaleçam  a  luta  política  da

comunidade,  necessitando  haver  um  diálogo  horizontal  entre  conhecimentos

acadêmicos e populares. 

A discussão também enfatiza que a experiência  no Cumbe contribuiu para a

formação de uma consciência crítica entre os bolsistas do PIBID. A vivência reforçou a 

compreensão de que o professor deve atuar não apenas como transmissor de conteúdos,

mas como agente político comprometido com a transformação social. Assim sendo, os

resultados  também  sugerem  a  necessidade  de  repensar  as  práticas  curriculares  nas

universidades, de modo que o ensino de História não se restrinja a narrativas 

eurocêntricas, mas incorpore as experiências das comunidades quilombolas como parte

da  história  nacional.  Essa  perspectiva  dialoga  com  a  Lei  10.639/03,  que  torna

obrigatório o ensino de história e cultura afro-brasileira, mas que ainda enfrenta desafios

em sua efetivação.

Por  fim,  a  análise  dos  resultados  reforça  que  a  luta  pelo  reconhecimento

quilombola no Cumbe é expressão viva da resistência histórica da população negra no

Brasil. A experiência formativa permitiu compreender que o ensino de História, quando 

conectado  às  práticas  sociais  e  às  vivências  comunitárias,  ganha  potência

transformadora.  Assim,  os  achados  não  apenas  documentam  uma  realidade,  mas



convocam a universidade e os futuros docentes a se comprometerem com a valorização

das comunidades quilombolas como sujeitos ativos da história nacional.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O contato direto com o Quilombo do Cumbe evidenciou a potência formativa da 

aproximação entre a universidade e as comunidades tradicionais. Essa experiência não

apenas  ampliou  a  compreensão sobre  os  processos  de  resistência  quilombola,  como

também fortaleceu a consciência sobre o papel do futuro professor na construção de

uma 

Educação antirracista.

 A vivência demonstrou que a valorização das práticas culturais e da memória

coletiva é uma condição importante  para o enfrentar  o apagamento histórico e  para

reconhecer a luta quilombola como parte construtiva na história do Brasil.

Sendo  assim,  a  atividade  reafirma  a  importância  de  inserir  no  campo  da

formação  docente  experiências  que  dialoguem  com  comunidades  em  situação  de

resistência. Ao trazer para a prática pedagógica esses saberes quilombolas, o professor

amplia sua capacidade de promover uma educação mais inclusiva e comprometida com

a transformação social.

REFERÊNCIAS

HAMENOO, Michael.  A África na ordem mundial. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin

(org.). A matriz africana no mundo. São Paulo: Selo Negro, 2008.

OLIVEIRA, Ana Amélia Neri. Entre o rio e o mar: práticas corporais e cotidiano na

Comunidade Quilombola do Cumbe. 2018. 181 f. Tese (Doutorado em Educação Física)



– Faculdade de Educação Física, Universidade de Brasília, Brasília, 2018. Disponível

em: http://repositorio.unb.br/handle/10482/34738. Acesso em: 07 set. 2025.

QUILOMBO DO CUMBE: comunidade no Ceará luta para ser reconhecida e resiste à

pressão. Brasil de Fato, [S. l.], [202–]. 

Disponível  em:  https://www.brasildefato.com.br/especiais/quilombo-do-cumbe-

comunidade-no-ceara-luta-para-ser-reconhecida-e-resiste-a-pressao/  Acesso em: 9 jul.

2025.

Quilombo  do  Cumbe  –  A  comunidade  quilombola. [S.  l.],  [s.  d.].  Disponível  em:

https://quilombodocumbe.wixsite.com/quilombodocumbe/a-comunidade-quilombola.

Acesso em 27 jul. 2025.

THOMPSON, Paul. A voz do passado: história oral. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra,

1992.

https://quilombodocumbe.wixsite.com/quilombodocumbe/a-comunidade-quilombola
https://www.brasildefato.com.br/especiais/quilombo-do-cumbe-comunidade-no-ceara-luta-para-ser-reconhecida-e-resiste-a-pressao/
https://www.brasildefato.com.br/especiais/quilombo-do-cumbe-comunidade-no-ceara-luta-para-ser-reconhecida-e-resiste-a-pressao/
http://repositorio.unb.br/handle/10482/34738

