
INTRODUÇÃO DE ALUNOS DO ENSINO MEDIO À

EDUCAÇÃO ÉTNICO-CULTURAL INDÍGENA EM PARINTINS:

PRESERVAÇÃO E VALORIZAÇÃO DAS TRADIÇÕES LOCAIS

Talysson Rodrigo Fonseca De Souza1

Glenda Glória Canto 2

RESUMO

O Programa  Institucional  de  Bolsa  de  Iniciação  à  Docência  (PIBID)  estabelece  uma  importante
conexão do docente em formação com a prática em sala de aula, fornecendo a integração indissociável
entre teoria e prática na criação de planos de aulas e projetos para incluir os estudantes no processo de
aprendizado. Este relato exemplifica a premissa ao descrever a experiência em desenvolver um projeto
centrado na leitura de textos indígenas regionais e produção de banners informativos no ensino de
geografia  para turmas de ensino médio em Parintins,  no Amazonas,  para  identificar os  principais
elementos da cultura indígena local e analisar o impacto do programa na percepção dos alunos sobre a
importância da cultura indígena para a identidade de Parintins. A iniciativa foi alicerçada no estudo de
referenciais teóricos, autores de base como Curt Nimuendaju e José Veríssimo, metodologias ativas
para a intervenção prática, buscando superar os desafios de um rígido ensino expositivo. A proposta
foi  cuidadosamente  planejada  visando  promover  uma  aprendizagem  mais  profunda  entre  os
estudantes, incentivando a análise crítica, a valorização étnico-cultural e, sobretudo, a autonomia na
construção de conhecimentos a partir da história de sua região. Para tanto, foi construído um plano
pedagógico, que conduziu o estudante desde a aula expositiva, a leitura teórica e a pratica reflexiva,
por meio de diálogos e oficinas de leitura e interpretação. Portanto, o principal resultado constatado foi
a validação do potencial do PIBID, que habilita o licenciando a experimentar a práxis de diagnosticar
desafios,  buscar  soluções e desenvolver  ações pedagógicas  deliberadas.  Essa vivência  consolida a
formação de um educador reflexivo, que percebe a escola como um campo dinâmico para pesquisa e
transformação pedagógica.

Palavras-chave: Educação, Indígena, Étnico-Cultural, Ensino De Geografia, Valorização.

INTRODUÇÃO

A valorização das tradições locais é um dos pilares fundamentais para a construção de uma

educação que respeite a diversidade cultural  e promova o reconhecimento das identidades

regionais. No contexto amazônico, especialmente em Parintins, a presença das culturas

1Graduando  do  Curso  de  Licenciatura  em  Geografia  da  Universidade  do  Estado  do  Amazonas  -  UEA,
talyssonrodrigo91@gmail.com;
2Graduada  pelo  Curso  de  Licenciatura  em  Geografia  da  Universidade  do  Estado  do  Amazonas  -  UEA,
glenda.canto@gmail.com.

mailto:glenda.canto@gmail.com
mailto:talyssonrodrigo91@gmail.com


indígenas é marcante e constitui elemento essencial da formação histórica, social e simbólica

da cidade.  A educação escolar,  nesse sentido, deve assumir o papel de mediadora entre o

saber acadêmico e os saberes tradicionais, promovendo o diálogo entre diferentes formas de

conhecimento.  Este  artigo  apresenta  os  resultados  de  uma  experiência  pedagógica

desenvolvida no âmbito do Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID),

voltada para o ensino de geografia em turmas do ensino médio.

A proposta consistiu na leitura de textos indígenas regionais e na produção de banners

informativos  para  estimular  os  estudantes  à  valorização  da  cultura  indígena  local  e  à

compreensão de sua importância para a identidade de Parintins. A justificativa desse projeto

de  pesquisa  se  evidencia  no  processo  de  apagamento  cultural  indígena  que  ocorreu  pelo

colonizador,  e  como  até  hoje  esse  evento  marca  a  sociedade  e  a  influência  de  países

imperialistas através da globalização. O conhecimento étnico-cultural sobre tribos indígenas

em Parintins é grande comparado a outras regiões do país, porém, ocorre uma generalização

do indígena, onde tribos com costumes e rituais iguais são englobadas em um só grupo e

aquela tribo com mais destaque é colocada como detentora dos rituais, como se verifica com

os Mundurucus, Parintintins e Tupinambás. 

O objetivo geral busca promover o reconhecimento e a valorização da cultura indígena

local entre estudantes do Ensino Médio da rede pública de Parintins, por meio de práticas

pedagógicas que estimulem o protagonismo estudantil, a reflexão crítica sobre a identidade

regional  e  o  resgate  de  saberes  tradicionais.  No  mesmo  contexto,  os  Objetivos

Específicos buscam identificar os principais elementos da cultura indígena local; analisar a

percepção  dos  estudantes  sobre  a  importância  dessa  cultura  para  a  identidade  regional;  e

avaliar o impacto da intervenção pedagógica na formação cidadã dos alunos.

A metodologia adotada envolveu a construção de um plano pedagógico baseado em

oficinas de leitura, interpretação e produção textual, articuladas com aulas expositivas e rodas

de  conversa.  A  pesquisa  foi  qualitativa,  com  abordagem  etnográfica,  e  utilizou  como

instrumentos de coleta de dados a observação participante, registros reflexivos e os materiais

produzidos pelos estudantes. Os resultados revelaram que os alunos passaram a reconhecer

com maior clareza a presença indígena na formação histórica de Parintins, valorizando os

saberes  tradicionais  e  compreendendo  a  escola  como  espaço  legítimo  de  construção

identitária. As discussões geradas 



ao longo da  experiência  evidenciaram o potencial  do Programa Institucional  de Bolsa de

Iniciação à Docência (PIBID) como ferramenta de formação docente crítica e transformadora.

Portanto,  a  articulação  entre  teoria  e  prática,  mediada  por  metodologias  ativas  e

conteúdos  regionais,  fortalece  o  papel  da  escola  como  agente  de  valorização  cultural  e

formação cidadã. A experiência relatada reafirma a importância de projetos pedagógicos que

dialoguem com a realidade local e promovam o protagonismo dos estudantes na construção

do conhecimento.

METODOLOGIA 

A  pesquisa  foi  desenvolvida  com  abordagem  qualitativa,  de  caráter  exploratório,

utilizando como método a pesquisa-ação, uma vez que envolveu a intervenção direta  dos

licenciandos  em  sala  de  aula.  A  proposta  também  incorporou  elementos  da  abordagem

etnográfica, buscando compreender os significados atribuídos pelos sujeitos às suas práticas

cotidianas, valorizando o contexto e a experiência vivida. Como destaca André (1995, p. 23),

“a  pesquisa  qualitativa,  especialmente  de  abordagem  etnográfica,  busca  compreender  os

significados atribuídos pelos sujeitos às suas práticas cotidianas, valorizando o contexto e a

experiência vivida.” O projeto foi aplicado em uma turma do Ensino Médio da rede pública

de Parintins,  no estado do Amazonas,  no contexto do Programa Institucional  de Bolsa de

Iniciação à Docência  (PIBID).  Os instrumentos  utilizados para produção de dados foram:

Observação do  Participante,  Registros  Reflexivos  dos  Bolsistas,  Produção  de  Banners

Informativos e Rodas de Conversa.

As  atividades  foram planejadas  com base  em metodologias  ativas,  como oficinas,

leitura e interpretação de textos indígenas regionais, seguidas de debates e produções visuais.

Em um compilamento de levantamentos de dados secundários e primários.

Foi realizado uma oficina prática baseada no projeto “Cores da Identidade: Rituais

Indígenas e a Magia da Pintura Corporal”, ministrada pela indígena Ira Maragua, da etnia

Baré, localizada no Rio Xié e alto curso do Rio Negro.



Figura 1 – Oficina com a professa Ira Maragua apresentando o jenipapo aos estudantes.

Fonte: Ira Maragua

A  oficina  teve  como  objetivo  promover  o  aprendizado  do  grafismo  indígena,

valorizando o saber tradicional transmitido oralmente entre gerações. Durante a atividade, os

alunos conheceram o processo milenar de produção da tinta de jenipapo, desde a colheita da

fruta, que deve ocorrer antes de amadurecer e preferencialmente em árvores de terra firme, até

a extração do sumo, que é ralado, amassado em pano e misturado com pó de carvão para obter

a coloração negra característica do grafismo indígena.

Figura 2 – Estudantes ralando o jenipapo e preparando a tinta tradicional.

Fonte: Autor (2025)

O significado espiritual dos desenhos e a escolha das regiões do corpo a

serem pintadas foram abordados como parte de um rito ancestral que conecta o

indivíduo à sua comunidade e ao cosmos.



Figura 3 – Aplicação dos grafismos corporais.

Fonte: Autor (2025) 

Essa vivência prática foi registrada fotograficamente e contribuiu para o resgate da

tradição  indígena,  permitindo  aos  alunos  compreenderem  o  grafismo  não  apenas  como

estética, mas como linguagem visual carregada de simbolismo social e cosmológico.

Figura 4 – Estudantes em roda de conversa após a pintura, compartilhando reflexões sobre identidade.

Fonte: Autor (2025)

Além  dos  registros  reflexivos  e  materiais  produzidos  pelos  estudantes,  foram

utilizadas imagens dos alunos durante as atividades pedagógicas,  exclusivamente para fins

acadêmicos e documentais. O uso dessas imagens foi autorizado pela coordenação pedagógica

da escola, respeitando os princípios éticos e legais de proteção à identidade dos participantes.



Nenhuma imagem foi divulgada publicamente sem consentimento institucional, e todas foram

utilizadas em ambiente educativo supervisionado.

REFERENCIAL TEÓRICO

Para  compreender  os  aspectos  abordados  neste  projeto  de  pesquisa,  é  necessário

realizar  um  levantamento  sobre  a  formação  da  cidade  de  Parintins,  considerando  seus

elementos culturais, políticos e étnicos. Muitas das tribos que habitaram a região, como os

Mundurucus, Parintintins e Tupinambás, migraram de outras áreas da Amazônia e não eram

originárias  da  Serra  de  Parintins.  A  cidade  de  Parintins  fica  localizada  no  coração  da

Amazônia, a margem direita do rio Amazonas, e como afirma Baraúna (2022), o primeiro

registro  do  município  foi  em  1542,  quando  o  conquistador-invasor  espanhol  Francisco

Orellana passou pela frente da ilha e devido a sete cabeças que estavam expostas em estacas

nomeou a ilha como “Província de La Picotas”. 

Segundo Orellana:  “Havia sete picotas  nessa aldeia,  esparsas em vários lugares  da

aldeia, tendo pregadas nelas muitas cabeças de mortos. Por isto, pusemos a este lugar o nome

de Província de La Picotas”. (BARAÚNA, 2022, p. 32 apud CARVAJAL, 1941, p. 55). 

A região onde é o atual município de Parintins foi palco de guerras tribais, mas não

apenas  os  conflitos  entre  etnias  contribuíram  para  o  apagamento  cultural:  o  processo

colonizador também atuou sistematicamente para silenciar as tradições indígenas.  Desde o

início  da  colonização  portuguesa,  houve  um  massacre  cultural  que  visava  facilitar  a

escravidão e a exploração das terras. Essa herança de submissão permanece enraizada até os

dias atuais, como aponta Kahmann (2000, p. 78, apud SOUSA SANTOS, 2010, p. 34):

[...]  de um lado da linha, estão as sociedades civilizadas,  de outro,  os territórios
coloniais,  onde  “não  há  conhecimento  real;  existem  crenças,  opiniões,  magia,
idolatria, entendimentos intuitivos e subjetivos que, na melhor das hipóteses, podem
tornar-se objetos ou matéria-prima para a inquirição científica”. Essa linha abissal é
tão imponente e naturalizada que, do lado de cá (da perspectiva do/a colonizado/a),
parece nem sequer existir pensamento ou cultura. 

A figura do indígena como povo originário moldou a maneira de pensar e agir durante

séculos, inclusive entre os próprios colonizadores. José Veríssimo (1878) observa: “Quem,

afinal, venceu na luta, como o mais apto que era, foi o português, mas aqui sucedeu que o

povo civilizado e conquistador sofreu, em não pequena escala, a influência da raça selvagem e



conquistada [...]” (VERÍSSIMO, 1878, p. 29). Essa influência, também notada por Agassiz, 

revela que a cultura indígena impregnou a língua e os costumes do colonizador. A presença

indígena  persiste  na  toponímia,  na  oralidade  e  em tradições  que resistiram à  tentativa  de

apagamento. A formação da identidade brasileira é indissociável dessa herança, que, mesmo

marginalizada, continua a moldar a nação de maneira profunda e complexa.

A ilha  de  Parintins,  com sua rica  tapeçaria  de etnias,  exemplifica  como os  povos

indígenas,  apesar do cerco colonial,  conseguiram manter  elementos  de sua identidade.  As

narrativas  orais,  os  rituais  e  as  relações  com  o  meio  ambiente  resistiram,  ainda  que

transformadas pelo contato com o colonizador.

O Festival Folclórico de Parintins, com raízes em mitos e tradições indígenas, é um

testemunho dessa resiliência.  Os bumbás Garantido  e  Caprichoso,  embora  incorporados à

cultura popular brasileira, carregam ecos das cosmovisões indígenas, reinterpretadas em um

contexto de sincretismo. Como destaca Lima (2025):

O Festival Folclórico de Parintins não seria o mesmo sem a influência direta das
culturas indígenas da Amazônia. Desde as primeiras edições, os povos originários da
região inspiram as alegorias, toadas, personagens e coreografias. Eles são a essência
viva de um espetáculo que mistura tradição, resistência e ancestralidade.

Diante  do apagamento  histórico,  torna-se urgente  o resgate  do  conhecimento  e  da

cultura indígena. A tradição da pintura corporal, por exemplo, vai além da estética: envolve o

preparo da tinta, a escolha dos desenhos e a região do corpo onde serão aplicados, compondo

um rito transmitido oralmente entre gerações.

Lux Vidal (2000, p. 143 apud TURNER, 1980) afirma: 
[...] a pintura corporal sobrepõe uma segunda ‘pele social’ à pele biológica, desnuda,
do indivíduo. Essa segunda pele [...] exprime simbolicamente a ‘socialização’ do
corpo humano [...]” O grafismo indígena é, portanto, um sistema de comunicação
que expressa categorias cosmológicas, sociais e individuais, funcionando como uma
linguagem visual que conecta o indígena à sua tribo e ao cosmos.

Para aprofundar  esse resgate,  foi  planejada  uma aula  baseada  no trabalho de  Curt

Nimuendaju  sobre  os  Parintintins  — tribo  que  inspirou  o  nome da  cidade.  A verdadeira

denominação  da  etnia  era  Kawahíb  ou  Kawahíwa,  mas  o  nome  Parintintim  foi  adotado

erroneamente  pelo  colonizador,  ao  ouvir  os  inimigos  Mundurukus  se  referirem  a  eles:

“'Parintintim'  são  estes  índios  chamados  pelos  seus  inimigos,  os  Mundurukú.”

(NIMUENDAJU, 1924, p. 46). Até hoje, persiste a confusão sobre o nome e os costumes da 

tribo.  Os  Parintintim  foram  acusados  de  antropofagia,  embora  esse  rito  não  fosse



característico de sua cultura. A prática de cortar a cabeça do inimigo e usá-la como troféu

comum  entre  os  Mundurukus  e  Tupinambás  foi  erroneamente  atribuída  aos  Parintintim,

perpetuando  um preconceito  que  reduziu  o  multiculturalismo  de  três  tribos  a  uma única

representação estigmatizada. 

A implementação de uma educação étnico-cultural indígena é essencial para atender às

diretrizes da Lei n.º 11.645/2008, que torna obrigatório o ensino da história e cultura indígena

nas escolas. Em Parintins, onde a cultura indígena é um pilar do patrimônio local, integrar

esses conteúdos de forma contextualizada pode não somente enriquecer o aprendizado dos

alunos, mas também fomentar a preservação das tradições e o diálogo intercultural com as

comunidades indígenas da região.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

O desenvolvimento da atividade se deu em dois momentos distintos. No dia 18 de

setembro de 2025, foi ministrada uma aula expositiva baseada nas leituras apresentadas no

referencial  teórico, com o objetivo de ensinar os estudantes sobre o processo de formação

étnico-cultural da cidade de Parintins. 

A  aula  evidenciou  as  diferenças  entre  as  tribos  que  formaram  o  território  e

desmistificou mitos e “achismos” populares sobre as populações indígenas. A mistificação do

indígena, inclusive, pode ser observada em toadas dos bumbás, como “Filhos do Sol” (1985),

composta por Tony Medeiros, que busca valorizar a cultura indígena, mas também idealiza o

indígena como figura mítica e distante.  Ja a aula expositiva serviu para romper com esse

paradigma enraizado no ensino fundamental, que frequentemente apresenta o indígena como

figura genérica, associada à floresta e à caça.

 Os estudantes foram incentivados a refletir sobre a necessidade de materiais didáticos

que  retratem  as  vivências  de  diversas  etnias  presentes  em  todo  o  território  brasileiro,

contribuindo para uma construção histórica mais realista e plural.

No dia 23 de setembro de 2025, foi realizada a oficina de pintura corporal ou grafismo

indígena  com o material  cedido pela  professora indígena  Ira  Maragua,  da etnia  Baré.  Os

estudantes  participaram  de  todas  as  etapas  do  processo,  desde  a  preparação  da  tinta  de

jenipapo até a aplicação dos desenhos na pele. A observação da produção da tinta despertou

entusiasmo 

nos  alunos,  que  se  mostraram  motivados  a  participar  e  compreender  o  valor  cultural  e

econômico  do grafismo.  Durante  a  oficina,  foi  ensinada  a  importância  de  cada  desenho,

destacando  que  cada  tribo  possui  um  repertório  próprio.  Os  alunos  aprenderam  que  os



grafismos  não  devem  ser  misturados  entre  etnias,  pois  cada  padrão  carrega  significados

cosmológicos específicos. Como afirma Vidal (2000):

Esse repertório de desenhos, característico de cada aldeia, está sujeito a uma série de
fatores que condicionam sua utilização e memória. […] existe também a introdução
de novos padrões a partir do contato com indivíduos de outras aldeias, de outros
grupos e mesmo de outras etnias […]” (VIDAL, 2000, p. 193–194)

A vivência prática reforçou o conteúdo trabalhado em sala de aula e revelou talentos e

habilidades entre os estudantes, tornando o ensino mais significativo e acessível.

A partir da realização da oficina “Cores da Identidade: Rituais Indígenas e a Magia da

Pintura  Corporal”,  foram sistematizados  os  dados  empíricos  em três  categorias  analíticas

principais:

Categoria Descrição
1. Reconhecimento identitário Percepção dos alunos sobre a cultura indígena como

parte da identidade local

2. Desconstrução de estigmas Reflexões  sobre  preconceitos  históricos  e

estereótipos atribuídos aos povos indígenas

3. Aprendizagem experiencial Impacto  da  vivência  prática  na  compreensão  dos

saberes ancestrais

Fonte: Autor (2025)

Durante  a  oficina,  os  alunos  demonstraram  surpresa  ao  descobrir  que  muitos

elementos da cultura local, como nomes de lugares, festas populares e expressões linguísticas

têm origem indígena. Essa percepção reforça o que aponta Silva (2010), ao afirmar que “a

identidade cultural brasileira é marcada por uma matriz indígena que resiste, mesmo quando

invisibilizada”. A escuta das narrativas orais e o contato direto com os grafismos corporais

permitiram aos estudantes reconhecerem a presença indígena como parte constitutiva de sua

própria  história.  Esse  reconhecimento  é  um  passo  fundamental  para  a  valorização  da

diversidade e para o fortalecimento da cidadania, conforme previsto na Lei nº 11.645/2008.  A

abordagem histórica sobre a tribo Kawahíb, erroneamente nomeada como Parintintim, e os 

estigmas de antropofagia atribuídos a ela, provocou nos alunos reflexões sobre os efeitos da

colonização na construção de preconceitos.  Como destaca Santos (2007), “a colonialidade do

saber impõe narrativas que desqualificam o conhecimento dos povos originários, reduzindo-os

a  caricaturas”.  Ao compreender  que  práticas  como o  uso  de  cabeças  como troféus  eram

comuns entre outras etnias  e não entre os Parintintim os alunos passaram a questionar as

fontes  históricas  e  a  importância  de  ouvir  os  próprios  indígenas  sobre  sua  cultura.  Essa



desconstrução é essencial  para romper com a lógica da “linha abissal” descrita  por Sousa

Santos (2010), que separa o saber científico do saber tradicional. 

A  vivência  prática  da  pintura  corporal,  com  o  preparo  da  tinta  de  jenipapo  e  a

explicação  dos  significados  espirituais  dos  grafismos,  proporcionou  uma  aprendizagem

sensível  e profunda. Como afirma Freire (1996),  “não há saber mais ou saber  menos:  há

saberes diferentes”.  A escuta da oficineira  Ira Maragua,  pertencente  à  etnia  Baré,  foi  um

momento de troca genuína, onde o saber tradicional foi valorizado como fonte legítima de

conhecimento.

Os alunos relataram que a atividade os fez repensar o papel da escola como espaço de

preservação  cultural.  A  experiência  também  evidenciou  que  práticas  pedagógicas  que

envolvem o corpo, a escuta e a vivência são mais eficazes na construção de significados do

que abordagens exclusivamente teóricas. 

Os resultados indicam que a inserção de práticas étnico-culturais no currículo escolar

pode promover:

Maior engajamento dos alunos com temas de identidade e diversidade;

Superação de estigmas históricos e preconceitos;

Valorização dos saberes tradicionais como parte do processo educativo. 
Fonte: Autor(2025)

“A educação intercultural crítica busca reconhecer os sujeitos em sua pluralidade e

promover o diálogo entre diferentes formas de conhecimento.” (CANDAU, 2012, p. 236) o

autor frisa que uma educação intercultural  crítica,  capaz de reconhecer os sujeitos em sua

pluralidade e promover o diálogo entre diferentes formas de conhecimento.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A experiência pedagógica desenvolvida no âmbito do Programa Institucional de Bolsa

de  Iniciação  à  Docência  (PIBID)  reafirma  seu  papel  como  espaço  privilegiado  para  a

formação de professores críticos e comprometidos com a transformação social. Ao articular

saberes   acadêmicos  e  tradicionais,  o  projeto  promoveu  um  diálogo  intercultural  que

contribuiu significativamente para a valorização das tradições locais e para o fortalecimento

da identidade cultural dos estudantes da cidade de Parintins. A realização de atividades como

a aula expositiva e a oficina de grafismo indígena proporcionou aos alunos uma vivência

concreta e reflexiva, permitindo-lhes ressignificar suas percepções sobre os povos originários

e compreender a importância da formação étnico-cultural da região amazônica. Os resultados

obtidos  revelaram  que  o  contato  direto  com  representantes  indígenas  e  com  elementos



simbólicos da cultura, como os grafismos corporais, favorece a desconstrução de estigmas, o

reconhecimento identitário e a valorização da diversidade. A escuta sensível, a oralidade e a

vivência  prática  mostraram-se  estratégias  pedagógicas  eficazes  para  romper  com  os

paradigmas coloniais  ainda presentes no imaginário coletivo  e no currículo escolar.  Além

disso,  a  pesquisa  evidenciou  a  urgência  de  ampliar  o  uso  de  materiais  didáticos  que

contemplem  as  múltiplas  etnias  existentes  no  território  brasileiro,  contribuindo  para  uma

educação mais plural, crítica e comprometida com a justiça histórica. A inserção de práticas

étnico-culturais no ensino fundamental, conforme previsto na Lei nº 11.645/2008, deve ser

acompanhada  de  ações  que  envolvam  diretamente  as  comunidades  indígenas,  garantindo

representatividade e autenticidade nos processos educativos. Do ponto de vista empírico, os

achados  da  pesquisa  podem  subsidiar  o  fortalecimento  de  políticas  públicas  voltadas  à

educação  intercultural,  bem  como  orientar  a  formação  continuada  de  professores  em

contextos de diversidade. O modelo de oficina apresentado demonstra potencial de replicação

em outras regiões do país, desde que adaptado às especificidades locais e às etnias presentes

em cada  território.  Por  fim,  destaca-se a  necessidade  de ampliar  iniciativas  que integrem

conteúdos regionais ao currículo escolar, especialmente em áreas de grande diversidade étnica

como  a  Amazônia.  Sugere-se  também  a  realização  de  novos  estudos  que  aprofundem  o

impacto da interculturalidade no ensino de geografia e em outras disciplinas, considerando os

efeitos  de  longo  prazo  na  construção  da  identidade,  na  redução  de  preconceitos  e  na

valorização da cultura indígena.



REFERÊNCIAS 

AGASSIZ, Louis. A journey in Brazil. Boston: Ticknor and Fields, 1868.

ANDRÉ, Marli Eliza Dalmazo Afonso de. Estudo de caso na pesquisa e na avaliação 
educacional. Brasília: Líber Livro, 1995.

BARAÚNA, João. Parintins: história, cultura e identidade. Manaus: Editora Amazônia 
Viva, 2022.

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394/96 para incluir no 
currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-
Brasileira e Indígena”. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 10 out. 2025.

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Diferenças culturais, interculturalidade e educação em 
direitos humanos. Educação & Sociedade, Campinas, v. 33, n. 118, p. 235–250, abr./jun. 
2012. Disponível em: https://www.redalyc.org/pdf/873/87322726015.pdf. Acesso em: 10 out. 
2025.

CARVAJAL, Gaspar de. Descobrimento do rio das Amazonas. São Paulo: Companhia 
Editora Nacional, 1941.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996.

KAHMANN, Maria Luiza. Colonialismo e educação: a construção da inferioridade. In: 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma 
ecologia de saberes. Novos Estudos CEBRAP, nov. 2007.

LIMA, Rafael. A alma indígena do Festival de Parintins. Revista Amazônia Cultural, 
Parintins, n. 12, p. 15–22, jul. 2025.

MEDEIROS, Tony. Filhos do Sol. Toada do Boi Garantido, 1985.

NIMUENDAJU, Curt. As tribos do alto Madeira. Revista do Museu Paulista, São Paulo, v. 
15, p. 5–100, 1924.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a 
uma ecologia de saberes. Novos Estudos CEBRAP, n. 79, p. 71–94, nov. 2007.

SILVA, José Ribamar Bessa Freire. Rio Babel: a história das línguas na Amazônia. Rio de 
Janeiro: Editora Pallas, 2010.

TURNER, Terence. Body, adornment and social status in Kayapo culture. In: VIDAL, Lux. 
Grafismo indígena: estudos de antropologia estética. São Paulo: Editora UNESP, 2000.

VERÍSSIMO, José. A educação nacional. Rio de Janeiro: Typographia Nacional, 1878.

VIDAL, Lux. Grafismo indígena: estudos de antropologia estética. São Paulo: Editora 
UNESP, 2000.


