
A infância negra e o direito à representatividade
Mayara Benjamim de Oliveira 1

Thais Macedo Niedisberg 2

Laura Regina da Silva Rodrigues 3

Julia Regina Huber da Silva Alves 4

Gisele Ruiz Silva 5

RESUMO

Este artigo resulta das experiências no Núcleo de Estudo e Pesquisa em Educação da Infância
(NEPE), vinculado à Universidade Federal do Rio Grande (FURG), e propõe reflexões sobre
a representatividade étnico-racial na infância, com foco na formação docente para uma prática
antirracista. As vivências no Ateliê da Infância, projeto de extensão do NEPE, e os estudos do
componente  curricular  “Sociedade,  Educação  e  Relações  Étnico-Raciais”  evidenciaram  a
ausência de repertórios visuais, literários e simbólicos que contemplem a diversidade étnico-
racial no cotidiano das crianças. A partir dessas inquietações, buscou-se compreender como as
práticas pedagógicas podem ser atravessadas por saberes afro-brasileiros, inclusive por meio
do brincar, espaço rico de transmissão de cultura e identidade. Além da observação cotidiana
no Ateliê, o artigo também destaca a realização de um estudo coletivo durante a Semana do
Seminário  Integrado do NEPE, quando as  bolsistas  organizaram uma formação com uma
professora  da  rede  municipal  atuante  na  área  das  relações  étnico-raciais.  Esse  momento
formativo reforçou o compromisso com uma pedagogia que vá além de datas comemorativas
e que valorize,  de forma contínua e significativa,  as identidades étnico-raciais.  O trabalho
defende,  assim,  a  importância  da  formação  docente  comprometida  com  a  construção  de
práticas antirracistas na Educação Infantil, que celebrem a diversidade e contribuam para a
construção de uma sociedade mais justa e democrática.

Palavras-chave: Representatividade, Étnico-raciais, Infância, Formações, NEPE.

INTRODUÇÃO
Este trabalho surge das experiências vivenciadas no Núcleo de Estudo e Pesquisa em

Educação  da  Infância  (NEPE).  Este  é  um  núcleo  de  ensino,  pesquisa  e  extensão  da

Universidade Federal do Rio Grande - FURG que se dedica à reflexão, à pesquisa e à prática

pedagógica voltada à infância, sempre comprometido com uma educação crítica, sensível e

transformadora 

1 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Rio Grande - FURG,  mayarabenjamim11@gmail.com;
2 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Rio Grande - FURG, thais2005.niedisberg@gmail.com;
3 Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Rio Grande - FURG, laurasrodri04@gmai.com;
4  Graduanda do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Rio Grande - FURG, huberjulia392@gmail.com;
5 Doutora em Educação em Ciências, pela Universidade Federal do Rio Grande - FURG, Professora Adjunta do Instituto de 
Educação da Universidade Federal do Rio Grande - FURG, gisaruizsilva@gmail.com. 



de maneira interdisciplinar, possibilitando uma troca entre profissionais de diferentes áreas do

conhecimento.

Dentre suas iniciativas, destaca-se o Ateliê da Infância, um projeto de extensão que

possui um espaço próprio situado no prédio do Instituto de Educação da FURG. Dentre outras

atividades, o Ateliê realiza oficinas, elabora materiais pedagógicos e vivências das múltiplas

linguagens  para  as  crianças,  configurando-se  como  um  espaço  de  formação  inicial  e

continuada à docência referente às duas primeiras etapas da Educação Básica. 

Foi nesse contexto que percebemos, durante as vivências e as observações no Ateliê

da Infância, e as aprendizagens obtidas no componente curricular “Sociedade, Educação e

Relações Étnico-Raciais”, do curso de Pedagogia, da Universidade Federal do Rio Grande –

FURG, a ausência de repertórios visuais, literários e simbólicos que representassem de forma

efetiva a diversidade étnico-racial do nosso país no cotidiano das crianças.

Diante  disso,  surgiu a  necessidade de  repensar  o  espaço do Ateliê:  não como um

ambiente neutro ou apenas lúdico, mas como um território pedagógico potente já que Finco e

Oliveira (2020, p. 78) relatam que: 

O espaço da educação infantil pode ser um espaço coletivo de educação para
o respeito e a valorização das diferenças, de uma educação que permita e
favoreça a diversidade. As diferenças enriquecem o ambiente coletivo das
instituições de educação infantil e contribuem para que as crianças tenham a
possibilidade de construir uma visão positiva sobre a diversidade de vida e
contextos, bem como o respeito pelas diferenças relacionadas às questões de
gênero  e  raça,  caso  as  profissionais  inseridas  nessas  instituições  também
possam construir um ‘novo olhar’. 

Dessa  forma,  para  a  construção  de  uma educação  antirracista  desde  a  infância,  é

fundamental que as práticas étnico-raciais não se limitem a datas comemorativas, como o mês

de novembro, ou a Semana da Consciência Negra. Elas devem estar integradas,  de forma

contínua,  natural  e  significativa,  ao  cotidiano  das  crianças.  Nesse  sentido,  torna-se

imprescindível que profissionais da educação infantil se apropriem dos fundamentos de uma

educação antirracista,  de modo a valorizar  as identidades  das crianças  e contribuir  para a

desconstrução de imagens estereotipadas da população negra. Como destaca Cavalleiro (2001,

p. 151), 

somente uma educação calcada na informação e no questionamento crítico a
respeito das desigualdades sociais, bem como dos problemas relacionados ao
preconceito e à discriminação, pode concorrer para a transformação dessa
sociedade que tem, sistematicamente, alijado muitos indivíduos do direito à
cidadania. Esta preocupação deve, portanto, estar presente desde a educação



da criança pequena, até a educação do futuro profissional das mais distintas
áreas de trabalho.

 
A ausência de uma educação antirracista evidencia não apenas a negligência histórica,

mas também a urgência de formação e compromisso por parte dos profissionais da educação.

Na infância, etapa fundamental para a construção da identidade, a representatividade é um

elemento  central.  Conforme  estabelecem  as  Diretrizes  Curriculares  Nacionais  para  a

Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e

Africana, reeducar as relações étnico-raciais é essencial para a consolidação de uma sociedade

democrática e justa. 

Diante disso, este artigo tem como objetivo refletir sobre a importância da formação

docente  para  o  enfrentamento  do  racismo  na  educação  infantil,  bem  como  ampliar  os

repertórios pedagógicos que valorizem as identidades  étnico-raciais  das crianças de forma

contínua e significativa. Defendemos que a representatividade negra deve ser incorporada às

práticas  educativas  como  um compromisso  cotidiano,  e  não  como  uma  ação  pontual  ou

simbólica.

METODOLOGIA

Durante as vivências no espaço do Ateliê da Infância, passamos a observar e refletir

sobre  como  a  representatividade  na  infância  se  manifesta  ou  se  ausenta  nas  práticas

pedagógicas  cotidianas.  A inquietação  não surgiu  apenas  diante  da ausência  de  materiais

visuais ou literários com protagonismo negro e indígena, mas também ao pensar sobre quais

saberes e culturas estão presentes ou apagados nas vivências infantis.

Foi  nesse  movimento  de  reflexão  que  nos  lembramos  de  várias  brincadeiras

tradicionais  da  infância  que  marcaram  nossa  trajetória.  Entre  elas,  o  corre-cutia,  uma

brincadeira  de  roda  na  qual  uma criança  corre  ao  redor  das  demais,  que  estão  sentadas,

cantando a canção “corre cutia, na casa da tia...”, até deixar um lenço atrás de alguém que

deve se levantar e correr para pegá-la. Há também o reloginho, em que uma criança gira uma

corda no chão imitando os ponteiros de um relógio, enquanto as demais pulam; o cabo de

guerra,  uma  brincadeira  coletiva  de  força  e  estratégia,  na  qual  dois  grupos  puxam  as

extremidades de uma corda em direções opostas; o esconde-esconde, que envolve uma pessoa

contando de olhos fechados até um número e as outras crianças se escondem para depois ela

encontra todos os participantes.



Ao pesquisar mais profundamente sobre essas brincadeiras, encontramos no catálogo

de  jogos  e  brincadeiras  africanas  e  afro-brasileiras  (PINTO;  SILVA;  NUNES,  2022). a

confirmação de que muitas delas têm origem ou relação com práticas ancestrais africanas. No

catálogo, por exemplo, a brincadeira do reloginho encontra eco em jogos como o saltar corda

e o silikoti, brincadeiras populares entre crianças de países como Moçambique e Angola, nas

quais a corda também é elemento central.  Já o esconde-esconde, tão presente no cotidiano

brasileiro, aparece nomeado como suekamena em algumas regiões da África lusófona. Esses

registros reforçam que o brincar é um campo fértil de transmissão de memórias, linguagens e

identidades.

Essa descoberta  nos levou a compreender  que a  representatividade  na infância  vai

muito além das imagens na televisão ou dos discursos sobre racismo em datas comemorativas.

Ela está presente ou ausente nos corpos que vemos nos livros, no contato com a música, a

dança, a culinária, as histórias e também com as brincadeiras de origem africana. Desde cedo,

esses  elementos  fortalecem a  identidade  e  a  autoestima  de  crianças  negras.  Em um país

historicamente marcado pelo apagamento das raízes africanas, manter essas tradições vivas é

um ato de resistência e valorização da cultura afro-brasileira. 

Por isso, compreendemos que discutir representatividade na infância, inclusive a partir

do brincar, exige olhar para a escola como um espaço estratégico de disputa cultural, como

apontam Gonçalves e Silva (2003) ao refletirem sobre o papel dos sistemas educacionais na

transmissão de saberes e valores.

[...] tendo em vista que a cultura e sua transmissão contam, nas sociedades
contemporâneas, com poderoso suporte dos sistemas educacionais (sistemas
estes  que  consomem  grande  parte  da  vida  dos  indivíduos)  e  como  a
educação,  qualquer  que  ela  seja,  está  integralmente  centrada  na  cultura,
pode-se entender porque os multiculturalistas fizeram da instituição escolar
seu campo privilegiado de atuação (Gonçalves; Silva, 2003, p. 120). 

A partir dessas reflexões que emergiram no cotidiano do Ateliê da Infância, sentimos a

necessidade de aprofundar nossos conhecimentos sobre a educação para as relações étnico-

raciais, especialmente na infância. Foi nesse contexto que, durante a Semana do Seminário

Integrado do NEPE, um evento que acontece anualmente e tem como objetivo enriquecer a

formação das bolsistas e fortalecer o elo entre pesquisa e extensão, organizamos um momento

de estudo coletivo sobre essa temática.



Sabendo da urgência que o debate sobre representatividade e ancestralidade ocupa em

nossa prática e pesquisa, nós, bolsistas do projeto, nos reunimos para pensar quais seriam as

discussões mais necessárias naquele momento. Assim, convidamos uma professora da rede

municipal  de  ensino  com experiência  e  atuação  no  campo  das  relações  étnico-raciais  na

Educação Infantil para oferecer uma formação específica sobre o tema.

Esse encontro foi fundamental para tensionar nossas práticas, ampliar o olhar sobre os

desafios do cotidiano escolar  e fortalecer  o compromisso com uma pedagogia antirracista

desde  os  primeiros  anos  da  infância.  A  escuta  da  educadora,  somada  às  experiências

vivenciadas no Ateliê e às leituras realizadas, reafirmou a importância de construir repertórios

pedagógicos que não apenas incluam, mas celebrem as identidades  negras e indígenas no

ambiente escolar e espaços não formais.  Afinal, como destaca Ferreira (2023, p. 26), “faz-se

indispensável  a  formação  inicial  e  continuada  dos(as)  professores(as)  para  investir  na

construção de um currículo antirracista cuja aplicação seja realizada de maneira sistemática e

não se esgote apenas no debate”.

REFERENCIAL TEÓRICO
A  construção  de  práticas  pedagógicas  comprometidas  com  a  valorização  das

identidades étnico-raciais na infância exige o enfrentamento crítico do racismo estrutural e a

defesa de uma educação comprometida com a justiça social. Como aponta Cavalleiro (2001),

a escola tem um papel fundamental na desconstrução de estereótipos e na promoção de uma

educação antirracista,  sendo necessário que os profissionais  da educação se apropriem de

conhecimentos que lhes permitam compreender e intervir criticamente frente às desigualdades

raciais. A autora ressalta que é desde a infância que se deve instaurar uma educação pautada

na informação e na análise crítica das discriminações, garantindo o direito à cidadania para

todas as crianças.

No mesmo sentido, Finco e Oliveira (2020) discutem como os espaços da Educação

Infantil podem se configurar como territórios de valorização das diferenças, desde que haja

um olhar sensível das educadoras às questões de raça e gênero. As autoras defendem que o

espaço educativo não é neutro: ele pode (e deve) ser construído como um ambiente coletivo

que  promova  respeito,  diversidade  e  pertencimento,  contribuindo  para  que  as  crianças

desenvolvam visões positivas sobre si e sobre o outro.



Complementando  essa  perspectiva,  Gonçalves  e  Silva  (2003)  argumentam  que  a

escola é um campo estratégico de disputa cultural. Como instituição que ocupa grande parte

da vida das crianças, ela atua como veículo de transmissão (ou silenciamento) de valores,

saberes e memórias. Por isso, os autores destacam a importância das propostas pedagógicas

multiculturais,  que  reconhecem  e  valorizam  diferentes  heranças  culturais  historicamente

marginalizadas.

A  partir  desses  aportes  teóricos,  compreende-se  que  a  presença  (ou  ausência)  de

representatividade negra e indígena nas práticas pedagógicas cotidianas interfere diretamente

na construção da identidade das crianças. Durante a formação realizada no contexto do NEPE,

foi possível perceber que o brincar desempenha um papel essencial  nesse processo. É por

meio  de  jogos,  cantigas  e  narrativas  que  refletem  suas  origens  que  as  crianças  negras

desenvolvem senso de pertencimento e vínculo com suas ancestralidades. São essas práticas

que  preservam  memórias  coletivas  e  se  tornam  estratégias  pedagógicas  eficazes  no

enfrentamento do racismo estrutural desde a primeira infância.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Ainda no esforço de tornar  o Ateliê  da Infância  um espaço mais coerente com os

princípios de uma pedagogia antirracista, revisitamos criticamente a forma como os materiais

eram dispostos nos ambientes. Percebemos que não basta apenas oferecer bonecas negras, é

preciso garantir que elas estejam inseridas nos contextos do brincar, acessíveis e convidativas

à imaginação das crianças. Tal ideia dialoga com a análise de Ferreira (2023), ao apontar que

a  construção  do  pertencimento  étnico-racial  das  crianças  negras  depende  de  práticas

pedagógicas que ultrapassem o simbolismo superficial, atuando diretamente na organização

dos espaços e na valorização das identidades negras no cotidiano.

Em  uma  das  visitas  realizadas  por  turmas  de  Educação  Infantil,  organizamos

intencionalmente dois espaços circunscritos com bonecas Abayomi integradas aos cenários de

forma sensível. Essas  bonecas,  construídas  manualmente  em uma formação anteriormente

promovida  pelo  NEPE,  seguem a  técnica  criada  por  Lena  Martins,  educadora  popular  e

militante do Movimento de Mulheres Negras, que desenvolveu a confecção das Abayomi sem

uso de costura ou cola, utilizando apenas amarrações com retalhos de tecido, o que carrega em

si um gesto de resistência, cuidado e ancestralidade.   Ao invés de deixá-las guardadas ou

empilhadas em prateleiras altas, como fizemos em momentos anteriores, duas dessas bonecas



foram incorporadas ao espaço da construção,  um ambiente com areia,  terra e objetos não

estruturados,  propício  à  criação  de  histórias  e  paisagens  simbólicas.  As  outras  Abayomis

foram  realocadas  para  uma  prateleira  mais  baixa,  em  um  outro  espaço  com  brinquedos

diversos. No entanto, observamos que essas últimas não foram manuseadas ou incluídas nas

brincadeiras, permanecendo intocadas ao longo da visita.

Essa diferença de engajamento evidenciou que o problema não estava na ausência das

bonecas  em si,  mas  sim na  forma como elas  eram apresentadas.  As duas  Abayomis  que

fizeram parte do cenário de brincadeiras foram prontamente incorporadas pelas crianças em

suas narrativas, o que reforça a importância da curadoria e da intencionalidade pedagógica na

disposição dos materiais. Já que, como afirma Horn, “os espaços devem ser planejados de

maneira a estimular todos os sentidos da criança, proporcionando interações que ampliem seu

repertório cognitivo e emocional” (2004, p. 15).

Um momento  marcante  foi  a  interação  de uma menina  branca,  de cabelos  lisos  e

claros, que demonstrou envolvimento afetuoso com uma das bonecas, acolhendo-a em suas

histórias de faz de conta com naturalidade e cuidado. Essa cena nos mostra, mais uma vez,

como as crianças, quando expostas à diversidade desde cedo, estão livres de preconceitos e

abertas ao encontro com o outro.

A  partir  dessa  experiência,  registramos  como  encaminhamento  que,  nas  próximas

visitas ao Ateliê, ampliaremos a presença das bonecas Abayomi e outras bonecas negras em

diferentes  espaços  e  contextos  brincantes,  buscando  formas  mais  criativas  e  visíveis  de

incorporá-las às brincadeiras e chamando a atenção das crianças para esses elementos com

sutileza e intencionalidade. Conforme destacam Xavier, Santiago e Dantas (2021, p. 30),

As culturas infantis são produzidas por meio das diferentes relações que as
crianças estabelecem com o mundo, trazendo também para suas construções
os conflitos existentes nos espaços em que convivem. A criança precisa do
grupo para se tornar social, sendo necessário experiências múltiplas como
uma convivência multiétnica; a falta dessa última pode ocasionar práticas
preconceituosas  ou  discriminatórias,  cristalizando  aprendizagens  baseadas
em comportamentos preconceituosos dos adultos à sua volta, dependendo da
família, do grupo e do momento histórico que ela partilha.

Outro ponto de transformação foi percebido no espaço da casinha,  ambiente muito

procurado pelas crianças durante as visitas.  Anteriormente,  esse espaço contava com uma

boneca Polly, de pele branca e traços eurocêntricos, que costumava ser motivo de disputa

constante entre as crianças. Apesar de o ambiente também contar com outras bonecas de pele



negra e cabelos cacheados, elas eram sistematicamente deixadas de lado, em favor da Polly.

Reconhecemos  esse  padrão  de  preferência  como  resultado  de  uma  construção  social  e

simbólica  racista,  que  não  permite  que  as  demais  figuras  ganhem  destaque  e  sejam

ressignificadas pelas crianças.

Esses  episódios  nos  fizeram  compreender  que  o  enfrentamento  ao  racismo  na

Educação Infantil passa também pela revisão dos detalhes: quais bonecas estão disponíveis?

Onde estão colocadas? Quem é desejada? Quem é ignorada? É nesse nível do cotidiano que se

constrói  (ou  se  desconstrói)  a  ideia  de  valor  sobre  os  corpos  e  as  identidades.  Por  isso,

seguimos atentos e comprometidos com o redesenho contínuo dos nossos espaços e práticas,

certas de que educar para a diversidade exige vigilância, escuta e coragem para mudar.

A partir  de  um projeto  de  extensão que  aconteceu  na FURG, intitulado Cirandas

Literárias: Miradas e Vozes Negras,  entramos em contato com um conjunto de perguntas

provocadoras  que  inspiraram  novas  reflexões  sobre  o  nosso  espaço  literário:  Quais  os

personagens principais dos livros que ofertamos? Há livros de autores negros ou indígenas?

Que imagens e histórias sobre pessoas negras e indígenas nossas crianças estão encontrando

nos livros? Estamos sendo antirracistas quando utilizamos apenas livros escritos por autores

brancos,  mesmo  que  falem sobre  personagens  negros?  Temos  buscado  autores  e  autoras

negras  que  escrevem  a  partir  de  suas  próprias  experiências  e  referências  culturais?  Tais

questionamentos surgiram durante a oficina e foram trazidas para o grupo como ponto de

partida para repensarmos nossas escolhas literárias. A partir delas, passamos a refletir sobre a

importância de buscar e valorizar obras produzidas por autores e autoras negras e indígenas,

reconhecendo suas vozes, vivências e modos de narrar como fundamentais para uma prática

pedagógica verdadeiramente antirracista e plural.

Com  isso,  ampliamos  nosso  repertório  no  campo  da  literatura  infantil  negra  e

indígena, incorporando dez obras que valorizam protagonistas, autores e narrativas negras e

indígenas. Embora ainda não tenhamos tido a oportunidade de colocar em prática esse espaço

com as crianças, por conta da falta de visita nesse período do primeiro semestre, sentimos que

estamos mais fortalecidas com os novos elementos incorporados ao nosso acervo. Sabemos,

no entanto, que esse é um processo contínuo, que exige revisões permanentes, escuta sensível

e compromisso constante com a construção de uma educação antirracista e decolonial, que

visa  



desconstruir as identidades essencializadas e estereotipadas e proporcionar a
construção de práticas pedagógicas e estratégias de promoção da igualdade
racial no cotidiano da sala de aula, assim como de valorização das diferentes
identidades em construção presentes no cotidiano escolar (Moitinho, 2008,
p. 02).

 Entendemos que o brincar desempenha, portanto, um papel essencial nesse processo.

É por meio de jogos, cantigas e histórias que refletem suas origens que as crianças negras

desenvolvem senso de pertencimento e vínculo com suas ancestralidades. São essas práticas

que  preservam  memórias  coletivas  e  se  tornam  estratégias  pedagógicas  eficazes  no

enfrentamento do racismo estrutural desde a primeira infância.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Acerca  das  reflexões  desenvolvidas  ao  longo  do  trabalho,  fica  evidente  que  a

construção de uma educação representativa na educação infantil demanda intencionalidade,

formações continuadas e compromisso de professores e professoras. A experiência no Ateliê

da Infância mostrou que uma educação antirracista não se limita à presença de materiais ou

símbolos  espalhados  pelo  espaço,  mas  é  relacionar  a  forma  como  esses  elementos  são

incorporados nas práticas cotidianas. 

Quando o espaço educativo valoriza as identidades, ele se torna um ambiente fértil

para valorização da ancestralidade. Dessa forma, contribuindo para a formação de crianças

mais seguras, respeitosas e conscientes das diversidades que compõem a sociedade.  Além

disso, compreende-se que pequenas intervenções no cotidiano, como a disposição intencional

de bonecas negras, têm grande impacto na construção de sentidos. O brincar, ao ser entendido

como  prática  cultural  e  política,  torna-se  uma  ferramenta  vigorosa  no  enfrentamento  ao

racismo estrutural.  

AGRADECIMENTOS

Agradecemos ao EPEC, ao PDE, à PROEXC e à FURG pelo apoio e incentivo à

realização deste trabalho apresentado no ENALIC 2025. O suporte institucional e formativo

dessas instâncias foi fundamental para o desenvolvimento desta pesquisa e para a ampliação

das  experiências  acadêmicas  e  extensionistas  que  contribuíram  para  nossa  formação.

Reconhecemos a importância do compromisso da universidade pública com a promoção do



ensino, da pesquisa e da extensão como práticas indissociáveis e transformadoras da realidade

social.

REFERÊNCIAS 

CAVALLEIRO,  Eliane  (org.).  Racismo  e  antirracismo  na  educação: Repensando  nossa
escola. São Paulo: Summus, 2001. 

FINCO, Daniela; OLIVEIRA, Fabiana de. A sociologia da pequena infância e a Diversidade
de Gênero e de Raças nas Instituições de Educação Infantil. In: FARIA, Ana Lúcia G. de;
FINCO, Daniela  (org.).  Sociologia da Infância no Brasil.  Campinas:  Autores Associados,
2020. p. 55-78. 

GONÇALVES, L.A.O.; SILVA, P.B.G. Multiculturalismo e educação: do protesto de rua a
propostas e políticas. Educação & Pesquisa, São Paulo, v. 29, n. 1, jan./jun. 2003.

HORN,  Maria  da  Graça  Souza;  GOBATTO,  Carolina.  Percorrendo  trajetos  e  vivendo
diferentes espaços com crianças pequenas. In:  FLORES, Maria Luiza; ALBUQUERQUE,
Simone (orgs). Implementação da Proinfância no Rio Grande do Sul: perspectivas políticas e
pedagógicas. Porto Alegre: ediPUCRS, 2015. 322.

MOITINHO, Sara. A criança negra no cotidiano escolar. Revista Teias, v. 10, n. 20, p. 21, 
dez. 2009. 

XAVIER, Nubea Rodrigues; SANTIAGO, Flávio; DANTES, Claudemir. “Eu não quero me 
casar com uma menina pretinha”: interseccionalidade e educação infantil. Educação, Direitos
Humanos e Inclusão. Curitiba: Íthala, 2021. 


