
CURRÍCULOS EM (RE)CONSTRUÇÃO: SUJEITO, CULTURA E A

URGÊNCIA DA DECOLONIALIDADE

Caroline Leonhardt Romanowski 1

Doris Pires Vargas Bolzan 2

RESUMO

Este trabalho apresenta reflexões sobre a urgência de decolonizar os currículos escolares brasileiros,
compreendendo essa ação como caminho para a transformação social e fortalecimento da identidade.
A colonialidade, herança de um processo histórico marcado pela violência, pela imposição cultural
europeia e norte-americana e pela negação de saberes locais, ainda permeia as práticas pedagógicas e
os conteúdos curriculares, mantendo visões eurocêntricas e racistas. A decolonização curricular, nesse
contexto, constitui estratégia essencial para construir uma educação antirracista, valorizando saberes
ancestrais indígenas e africanos, bem como conhecimentos científicos e culturais do sul global.  A
reflexão utilizará as ferramentas  da Teoria Sócio-histórica, principalmente no que tange os conceitos
de sujeito e cultura, considerando que o currículo não é neutro, mas intencional e ideologicamente
situado,  reconhece-se  que a  seleção e  organização dos conteúdos expressam um projeto histórico
capaz de perpetuar desigualdades ou promover emancipação. Nesse sentido, o papel dos professores e
professoras é central: como mediadores da cultura e formadores de novas gerações, podem atuar como
“doadores de memórias” que rompem com a lógica de uma história única (Adichie, 2019), abrindo
espaços  para  múltiplas  narrativas  e  para  o  fortalecimento  da  diversidade  cultural  brasileira.  A
construção de currículos decoloniais significa reconhecer a pluralidade de histórias, saberes e práticas,
ressignificando a escola como espaço de resistência e transformação social. Para tanto, concluímos
que a decolonização dos currículos, constitui um caminho potente para combater o racismo, promover
justiça social e reconstruir identidades de forma crítica, diversa e comprometida com a valorização das
raízes históricas e culturais do Brasil.

Palavras-chave: Currículo escolar, Decolonialidade, Formação de professores.

1 Doutoranda do Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade Federal de Santa Maria - UFSM,
caroline.romanowski@acad.ufsm.br;  
2 Professora Titular do Programa de  Pós-graduação em Educação da Universidade Federal de Santa Maria -
UFSM, doris.bolzan@ufsm.br. 



INTRODUÇÃO

Vivemos em um país miscigenado, onde a mistura de muitas etnias faz morada, um

país de muitas cores, culturas e sabores. Como já cantava Jorge Ben Jor “Moro em um país

tropical, abençoado por Deus e bonito por natureza”. Mas será que toda esta miscigenação e

beleza está retratada quando pensamos nos  currículos  de nossas escolas públicas? Pois ao

mesmo tempo que cantamos as belezas do Brasil  com Jorge Ben, também cantamos com

Clara Nunes,  “Ninguém ouviu, Um soluçar de dor, No canto do Brasil, Um lamento triste,

Sempre ecoou” na música Canção das três raças composta por  Mauro Duarte De Oliveira e

Paulo César Francisco Pinheiro. Música esta que canta as relações de violência por parte dos

brancos em relação aos povos indígenas, originários do Brasil e aos povos negros trazidos

para cá através da força, violência e escavisação, essa violência, escravização e discriminação

foram  a  base  para  a  construção  do  país  por  séculos  e  ainda  hoje  permeiam  a  cultura,

constituindo os sujeitos e suas relações na sociedade. 

Como estas relações se encontram nos contextos das escolas públicas de uma cidade

do interior do estado do Rio Grande do Sul? Olhando rapidamente para para nossas escolas

podemos  perceber  que  o  modelo  pedagógico  é  feminino,  branco  com  um  currículo

eurocêntrico, deixando de lado as raízes e história de nosso país.  Quando falamos em padrões

eurocêntricos estamos falando em colonialidade,  ainda carregamos em nossos currículos e

fazeres pedagógicos as questões trazidas pelos europeus desde a invasão colonial  de 1500

entre outras colonizações no decorrer do tempo.

 Para Bárbara Carine em Pinheiro (2023) a questão da decolonialidade é uma categoria

voltada  para  a  reversão  da  colonialidade.  Assim,  ao  pensarmos  currículos  decoloniais

estaremos  reconhecendo  o  Brasil  como  ele  é  constituído,  com  suas  raízes  indígenas  e

miscigenadas, trabalhando contra o racismo e a favor da construção e o fortalecimento de

nossa identidade como país. Realizar  estas reflexões utilizando as lentes da Teoria Sócio-

Histórica de Vygotsky com os conceitos de sujeito e cultura será um trabalho árduo, pois

estaremos utilizando uma 



teoria concebida por um homem branco, europeu, privilegiado que viveu na antiga União

Soviética sob as ideias do Marxismo. 

Mas acreditamos que alguns conceitos da referida teoria como os conceitos de sujeito

e  cultura  podem contribuir  para  olhar  criticamente  os  modelos  pedagógicos  vigentes  em

nossas escolas e como estes podem contribuir  para a educação das relações étnico-raciais,

antirracistas e trazendo também o estudo sobre a cultura dos povos originários  com currículos

que  auxiliem  na  construção  de  uma  identidade  brasileira  mais  plural  e  que  traduz  a

miscigenação  existente  no  país.  Portanto,  traremos  os  conceitos  para  pensar  os  contextos

observados na educação escolar. 

DESENVOLVIMENTO

O  Brasil  possui  dimensões  continentais,  com  imensa  diversidade  cultural.  Possui

questões muito fortes nas diferentes direções que percorrem este vasto território.  Uma das

questões que não podemos esquecer é que tivemos uma colonização violenta e que as marcas

desta colonização estão presentes em nós como povo até os dias atuais. A escola é o reflexo

de  nossa  sociedade,  estas  marcas  também  se  encontram  presentes  em  nossos  modelos

pedagógicos e curriculares. 

Mas  acreditamos  que  é  possível  haver  mudanças  na  sociedade  e  estas  mudanças

podem começar pelas práticas pedagógicas desenvolvidas nas escolas, primeiro conhecendo e

reconhecendo nossa história como país, como nos traz a música de Clara Nunes, com cantos

de dor, mas que não renegando nossa história e olhando para ela criticamente a reconhecendo

ela, é de onde vem todo o conhecimento e força de nosso país.  

Para tanto, a teoria sociocultural de Vygotsky pode nos ajudar a olhar para os modelos

pedagógicos  existentes  de  uma  forma  crítica,  uma  vez  que  essa  nos  traz  que  o

desenvolvimento  humano  se  dá  e  é  resultado  da  interação  social  e  do  contexto  cultural.

Assim, a aprendizagem é influenciada pelo ambiente, relações sociais e culturais através da

utilização das ferramentas culturais como a linguagem, signos e tecnologia.  De acordo com

Bober e Kominek (2020), 



A história das pessoas consiste na história de suas relações sociais. Logo pode-se
entender,  em  uma  perspectiva  sócio-histórica,  que  a  construção  subjetiva  de
conceitos  que  direcionam  suas  ideias,  valores,  modos  que  operam  os
comportamentos  e  sua  vida  material  está  atrelada  à  construção  de  signos  e
significados,  que  são  repassados  pela  linguagem  e  integrados  como um reflexo
subjetivo  mediado  da  sociedade.  Deve-se  levar  em consideração  também que  a
construção  de  signos  e  significados  sociais  se  dá  a  partir  de  relações  de  poder
hierarquizadas e do acesso desigual a condições de vida. (Bober e Kominek, 2020, p.
103). 

Estas  relações  de  poder  citadas  pelas  autoras,  estão  em todos  os  níveis  de  nossa

sociedade,  ditando o que é elegível  como conhecimento,  cultura,  aprendizagem, arte,  cor,

gênero, que são validados, dignos de estarem nos currículos escolares e serem passados para

as  futuras  gerações.  Pois  de  acordo  com Pinheiro  (2023)  a  colonialidade  também impõe

padrões  subjetivos  de  subalternidade  do  sul  global,  do  que  é  considerado  ético,  estético,

epistêmico,  cultural  e religioso.  Assim subjetivando e constituindo os sujeitos  através  das

relações existentes entre eles, os currículos e cultura.  

Pensarmos  maneiras  para  propormos  currículos  decoloniais  que  buscam reverter  a

ótica colonial e sair da visão eurocêntrica de conteúdo, conhecimento e aprendizagens é uma

das formas de trabalharmos por uma educação mais justa e antirracista, para que não sigamos

desenvolvvendo  aprendizagens  de  uma  história  única  como  Chimamanda  Ngozi  Adichie

(2019), nos traz,

As histórias importam. Muitas histórias importam. As histórias foram usadas para
espoliar e caluniar,  mas também podem ser usadas para empoderar  e humanizar.
Elas podem despedaçar a dignidade de um povo, mas também podem reparar essa
dignidade despedaçada. (Adichie, 2019, p. 32).
    

Nesse sentido, é importante destacar que a implementação da Lei nº 10.639/03

não  se  resume  à  inserção  pontual  de  novos  conteúdos  no  currículo,  mas  implica  uma

transformação profunda no paradigma curricular. Como afirma Soares et al (2019, p. 279), a

efetivação da lei “não deve ocorrer apenas com um acréscimo, mas sim com a revisão das

matérias já existentes, rompendo com o eurocentrismo epistemológico”. Essa compreensão

dialoga diretamente com a crítica de Adichie (2019) à lógica da história única, pois questionar

o eurocentrismo que estrutura os currículos significa abrir espaço para múltiplas narrativas,

saberes e epistemologias que constituem o Brasil. Assim, a revisão 



curricular  proposta  pelas  autoras  aproxima-se  da  perspectiva  decolonial  defendida

neste  trabalho,  ao  reconhecer  que  somente  mediante  a  reconfiguração  das  bases

epistemológicas da escola é possível construir práticas pedagógicas antirracistas capazes de

formar sujeitos em interação com uma pluralidade de histórias, culturas e modos de existir.

A  autora  também,  nos  ajuda  a  pensar  sobre  a  importância  das  histórias  que  são

contadas e lidas pelas crianças, mas podemos ampliar esse pensamento para todo o currículo

que  é  desenvolvido  nas  escolas,  realizando  essa  decolonização  dos  currículos  podemos

vislumbrar uma reparação da dignidade e o fortalecimento da identidade e cultura brasileira,

deixando para trás os complexos impostos e construídos pelos colonizadores.   

Desse  modo,  refletir  em  torno  do  conceito  de  sujeito  dentro  da  perspectiva

sociocultural,  nos  permite  compreender  a  importância  da  decolonização  dos  currículos

escolares, pois para Vygotsky (1991) o sujeito é um ser social, que se desenvolve a partir de

relações com o meio em que vive. E  as crenças e atitudes culturais influenciam a forma como

ele se desenvolve e aprende, assim como o sujeito modifica o ambiente em que está inserido o

ambiente também modifica o sujeito. 

É nessas relações que as mudanças na sociedade podem ocorrer, a partir das mudanças

propostas nos currículos escolares, de acordo com Cida Bento (2002, p. 25) “ainda é possível

construirmos novos Pactos Civilizatórios”, pois trazendo as práticas pedagógicas antirracistas

para o currículo escolar,  valorizando epistemologias plurais, as crianças poderam aprender

outras  formas  de  ser  e  estar  no  mundo.  Também,  podemos  relacionar  esta  ideia  que  a

pesquisadora Cida Bento (2022), nos traz com a questão sociocultural  de Vigotski (2007)

sobre a  hominização que segundo ele é o resultado do convívio social e da mediação do outro

nos processos de desenvolvimento humano. 

Portanto, ao propor novas formas de organização dos currículos escolares e assim, das

formas  de  ensinar  e  aprender  e  dos  conteúdos  trabalhados  poderíamos  vislumbrar  novas

formas de nos relacionarmos socialmente.  Bento aponta para a urgência de transformar os

modos de convivência, o que se aproxima da concepção vigotskiana de que é no encontro

com o outro no meio social que se constitui a consciência e a própria condição humana.

O sujeito é inserido em um meio historicamente construído também pela cultura que

se torna fonte de conhecimento, a aprendizagem é um processo social e cultural que acontece

por meio da interação com o ambiente e com outras pessoas. A escolas é um destes lugares

constituídos historicamente para que os sujeitos estejam envoltos pela cultura construindo 



aprendizagens.  Tornando-se assim um espaço rico para as mudanças acontecerem, pois as

escolas e seus currículos não são espaços neutros como corrobora a autora Barbara Carine

(2023),

[...]  a  educação  formal,  há  intencionalidade  pedagógica  (não  se  ensina
despretensiosamente  -  o  ato  educativo  é  planejado)  e  há  sistematicidade  dos
conteúdos  a  serem  socializados,  ou  seja,  existe  um  currículo,  que  também  é
intencional e reflete um projeto histórico assumido por suas pessoas mentoras. Um
educador ou educadora forma a juventude para o modelo de sociabilidade que ele/a
almeja, por isso é preciso haver um sonho por trás de todo ato pedagógico.

  
Que o sonho por  trás  deste  ato  pedagógico  seja  em direção da  decolonização das

práticas  e  currículos  das  escolas,  de  valorização  de  nossas  raízes  indígenas  e  negras,  de

reconhecimento da história do Brasil contada por muitas vozes, nos afastando dos perigos que

uma história única nos traz, para que os sujeitos possam se desenvolver e aprender  por meio

de interações sociais de respeito, reconhecimento e  igualdade, valorizando a cultura local e

ancestral.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As  reflexões  desenvolvidas  ao  longo  deste  trabalho  permitem  afirmar  que  a

decolonização  dos  currículos  escolares  constitui  um caminho urgente  e  necessário  para  a

construção de uma educação comprometida com a justiça social, com o reconhecimento das

diferenças e com a superação das desigualdades raciais historicamente produzidas no Brasil.

Considerando que o sujeito é social e historicamente constituído, como aponta a perspectiva

sociocultural  de  Vygotsky  (1991;  2007),  torna-se  evidente  que  currículos  alicerçados  em

epistemologias  eurocêntricas  continuam  a  produzir  subjetividades  marcadas  por

silenciamentos, hierarquizações e apagamentos de saberes. Assim, se a aprendizagem humana

se dá na e pela cultura, é imprescindível que a escola se comprometa com a ampliação das

vozes, narrativas e memórias que estruturam a experiência formativa das novas gerações.

Nesse  sentido,  a  decolonização  curricular  não  se  resume  à  inclusão  pontual  de

conteúdos sobre história e cultura africana, afro-brasileira e indígena, mas demanda a revisão

profunda  dos  fundamentos  que  orientam  a  seleção,  organização  e  circulação  dos

conhecimentos escolares. Como afirma Barbara Carine (2023), professoras e professores são 



“doadores de memórias” e, portanto, agentes centrais na disputa simbólica que se trava no

interior  da escola.  A partir  desse entendimento,  torna-se essencial  que esses  profissionais

reconheçam que o currículo expressa um projeto histórico e político, e que sua atuação pode

tanto reforçar a colonialidade quanto contribuir  para a construção de práticas pedagógicas

antirracistas, pluriepistêmicas e socialmente transformadoras.

A perspectiva de Cida Bento (2022) sobre a necessidade de construirmos novos pactos

civilizatórios  reforça  a  urgência  de  que  a  escola  assuma  seu  papel  na  reconstrução  das

relações sociais, rompendo com a lógica da história única denunciada por Adichie (2019). Ao

valorizar epistemologias plurais, reconhecer ancestralidades negras e indígenas, e promover a

dignidade dos sujeitos historicamente subalternizados, os currículos escolares podem tornar-

se  ferramentas  potentes  para  a  formação  de  crianças  e  jovens  capazes  de  compreender

criticamente seu lugar no mundo e participar ativamente da transformação da sociedade.

Concluímos, portanto, que a decolonização dos currículos escolares é um movimento

ético,  político  e  pedagógico  que  ultrapassa  a  dimensão  teórica  e  demanda  compromisso

cotidiano das escolas, dos sistemas de ensino e das políticas públicas de formação docente. A

escola, enquanto espaço historicamente constituído para a sistematização e a socialização dos

conhecimentos da humanidade, precisa assumir com clareza quais saberes são escolhidos, por

quem, para quê e a favor de quais projetos de humanidade.  Futuras investigações poderão

aprofundar como essas mudanças curriculares se materializam nas práticas pedagógicas, bem

como analisar  processos  formativos  que possibilitem a professoras  e  professores  atuar  de

forma crítica, consciente e decolonial, contribuindo para a construção de uma sociedade mais

plural, equânime e antirracista.

REFERÊNCIAS 

ADICHIE, Chimamanda Nagozi. N. O PERIGO DE UMA HISTÓRIA ÚNICA. Tadução 
Julia Romeu. - 1ª Ed. - São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

BENTO, Maria Aparecida Silva. O pacto da branquitude. 2. ed. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2022.



BOBER, Vanessa Vargas e Andrea Maila Voss Kominek. A constituição da subjetividade 
da mulher-mãe: pontos para reflexão. In: Dias, Maria Sara de Lima. "Lev Vygotsky: uma 
leitura (inter) disciplinar." (2020). 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista. São Paulo: 
Planeta do Brasil, 2023. 

SOARES, Lara de Godoi; COSTA, Francismara Delfina Marinho da; FERNANDES, Maria 
Raquel Morais; ASSIS, Maria Tereza Oliveira de. O cotidiano e as práticas de educação das 
relações étnico-raciais em escolas públicas de Ensino Fundamental II em Viçosa, Minas 
Gerais. In: MOTA, Thiago Henrique (Org.). Ensino antirracista na Educação Básica: da 
formação de professores às práticas escolares [recurso eletrônico]. Porto Alegre, RS: 
Editora Fi, 2021. p. 273–304. ISBN 978-65-5917-182-8. DOI: 10.22350/9786559171828. 
Disponível em: http://www.editorafi.org. Acesso em: 05 agosto. 2025.

VYGOTSKY, L.S. A formação social da mente. 4 .ed. São Paulo: Martins Fontes, 1991.

VIGOTSKI,  Lev  Semionovitch.  A  formação  social  da  mente:  o  desenvolvimento  dos
processos psicológicos superiores. 7. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007.


