=hix

ENALIC

X Encontro Nacional das Licenciaturas
IX Semindrio Nacional do PIBID

QUANDO O MEDO ENSINA: LENDAS RURAIS E JUSTICA

SIMBOLICA EM TOMAZINA-PR (1980-1990)
Eduardo Alves Gongalves dos Santos '

Ailton José Morelli2

RESUMO

Se toda comunidade precisa regular comportamentos, e o Estado nem sempre esta presente para fazé-
lo, entdo surgem formas proprias de disciplina coletiva. Esta pesquisa parte desse principio para
investigar as lendas rurais do bairro dos Rolas, em Tomazina—PR, nas décadas de 1980 e 1990,
compreendendo-as ndo como ficcdo inocente, mas como instrumentos de coercdao simbdlica e
pedagogia moral. O eixo teérico-metodolégico se ancora em Edward P. Thompson e Alessandro
Portelli. Thompson, em Costumes em Comum, descreve o Rough Music como ritual popular de
punicdo simbdlica: ruidoso, teatral e puiblico, destinado a sancionar desvios morais. Se tais praticas se
enfraqueceram com o avanco das institui¢coes formais, entdo as lendas podem ser vistas como sua
heranca narrativa — dramatizacdes orais que mantém viva a funcdo disciplinadora. Portelli acrescenta
que o valor da historia oral ndo reside apenas na veracidade factual, mas no modo como a memoria
constroi sentidos. Assim, quando um morador conta uma lenda, ele ndo apenas lembra: ele interpreta,
educa e adverte. A metodologia combina entrevistas abertas e semiestruturadas com andlise simbdlica,
observando personagens, transgressoes, puni¢oes e valores. A triangulacdo com registros etnograficos
e bibliografia da densidade a interpretacdao. Os resultados apontam que as lendas de Tomazina
funcionavam como “tribunais invisiveis”: histérias de almas penadas, castigos divinos ou criaturas
noturnas regulavam a conduta sexual, reforcavam hierarquias de género e sustentavam a moralidade
cristd local. Ao reinterpretar o conceito de Rough Music no registro oral, evidencia-se que, embora
mudem as formas, o principio permanece: a comunidade dramatiza sua justica, agora pela palavra, ndo
pelo ato; pela narrativa, nao pelo ruido.
Em Tomazina, a moral ndo bate o tambor: sussurra a noite, na voz de uma histdria que ninguém ousa
ignorar.

Palavras-chave: Lendas rurais, controle social simbdlico, histdria oral, rough music.

1 Autor - Mestrando do Prof. Histéria da Universidade Estadual de Maringa - UEM, duduags@hotmail.com;

2 Orientador - Possui graduacdo em Licenciatura de Histéria pela Universidade Estadual Paulista Jilio de
Mesquita Filho (1991), mestrado em Histdria e Sociedade pela Universidade Estadual Paulista Jilio de Mesquita
Filho (1996) e doutorado em Histéria Econémica pela Universidade de Sdo Paulo (2010). Atualmente é
professor de Histdria na Universidade Estadual de Maringa. Tem experiéncia na area de Histéria, com énfase em
em Histoéria da Crianca no Brasil, Ensino de Historia, Direitos da Crianca e do Adolescente e Metodologia de
Ensino.

-




=hix

ENALIC

X Encontro Nacional das Licenciaturas
IX Semindrio Nacional do PIBID

INTRODUCAO

Quando nos deparamos com o imaginario cultural de determinadas comunidades, é
como se encontrassemos um mundo a parte — como se o véu da dita civilizacdo ocidental,
pautada na razao absoluta, fosse retirado. Ali, na terra real, entre pessoas de carne e 0sso, no
cotidiano dos comuns, surgem formas singulares de perceber e interpretar a vida. Formas que
ndo se articulam necessariamente por meio da escrita ou da institucionalizacdo, mas pelo

gesto, pela memoria e, sobretudo, pela palavra falada.

No Norte Pioneiro do Parand, entre planaltos e vales, corre o rio das Cinzas. Ao longo
de suas margens, pequenas comunidades rurais cultivam ndo sO a terra, mas também
narrativas que atravessam geracoes. Nas terras de Tomazina, especialmente no bairro dos
Rolas, contos e lendas circulam de boca em boca. Lobisomens, maes d’ouro, sacis, corpos
secos e outros seres do “mundo de 14” compdem um repertério mitico que, ainda hoje, resiste
ao tempo — narrado em cozinhas de chdo batido, varandas de madeira, encontros familiares

ou rodas de conversa sob o luar.

Essas lendas ndo sdo apenas enfeites do passado, nem devaneios da imaginagdo
popular. Sdo, antes, recursos simbolicos de socializacdo e controle: dramatizacOes orais que
operam como mecanismos de ensino moral, adverténcia e reforco de normas. Se a escola
ensina pelo livro, essas narrativas educam pelo medo, pelo mistério e pela tradicdo. Sao

pedagogias do sussurro — formas de dizer o que ndo pode ser dito diretamente.

Este artigo nasce do processo inicial de elaboracao de uma dissertacdao de mestrado em
Ensino de Historia, cujo foco serd a investigacdo das lendas orais do bairro dos Rolas, em
Tomazina—PR. Ainda em fase exploratoria, este texto ndo apresenta dados empiricos — as
entrevistas com os moradores serdo realizadas futuramente —, mas propde uma reflexdo
tedrica sobre o potencial interpretativo dessas narrativas populares, a partir de trés eixos
principais: a nogdo de Rough Music em Edward P. Thompson, a concepgdo de cultura em

Raymond Williams, e o paradigma indiciario proposto por Carlo Ginzburg.




=hix

Nosso objetivo aqui eENcALeI @s podem ser lidas como versdes

narrativas — e ndo mais perfoimmaticasiosaldedecepridticas coletivas de coercdo simbolica,
IX Semindrio Nacional do PIBID

funcionando como “tribunais invisiveis” que punem desvios morais por meio da imaginacao e

da memoéria. A analise se ancora na tradicao da cultura popular, entendida como campo de

disputa entre o dominante e o subordinado, o oral e o escrito, o centro e a periferia, conforme

Thompson define em Costumes em Comum.

Ao longo deste trabalho, articularemos os conceitos fundamentais desses autores com
o universo narrativo das lendas populares, buscando construir um caminho tedrico e

metodoldgico que fundamente, futuramente, a abordagem empirica com base na historia oral.
METODOLOGIA

Como discutimos anteriormente, as lendas populares rurais podem ser compreendidas
como formas simbdlicas de controle moral, é fundamental reconhecer que sua forca reside
justamente no modo como sdo transmitidas: pela oralidade. Nao ha manuais nem cartilhas. Ha
histérias contadas entre colheitas e merendas, entre risos e adverténcias, entre geracoes que,
mesmo sem escrever, sabem muito bem o que deve ou ndo ser feito. E nessa escuta ativa e

ancestral que a comunidade reafirma seus valores.

Para além de uma simples forma de comunicacdo, a oralidade constitui um modo de
produzir e compartilhar saberes. Ela organiza a memoria coletiva, articula visdes de mundo,
transmite afetos e autoriza condutas. Nesse contexto, as lendas ndo apenas narram episédios
fantasticos: elas constroem interpretacdes sobre o real. Ao contar uma histéria de lobisomem
que assombra mocas desacompanhadas, por exemplo, o narrador nao apenas entretém — ele

orienta, adverte, educa.

O procedimento era repetido, as vezes em varias pardquias, as vezes em trés
noites. Se levavam uma efigie, ela era fuzilada, enterrada ou, mais comumente,
queimada. Esses versos ou nominy - o exemplo de Hedon, no East Riding de
Yorkshire - permitiam que se acrescentassem improvisacdes apropriadas a vitima e a
ocasidlo. O nome do infrator podia ser gritado, embora em algumas
regioes fosse ocultado para evitar uma agdo por difamacdo. (THOMPSON, 1998,
p-357)

Thompson tras a tona o funcionamento das praticas de coercao, elencando o elemento
do improviso que é adaptado de acordo com determinadas situacdes. Fator este que pode ser

observado dentro das narrativas miticas, pois as lendas sdao modificadas, contadas de formas




=hix

distintas, com entonagoes, eXENAhle@que mudam a cada local, a cada

Ouvinte e Cada Contador. X Encontro Nacional das Licenciaturas
’ IX Semindrio Nacional do PIBID

E aqui que a contribuicdo de Alessandro Portelli se torna central. Para esse autor, um
dos principais nomes da histéria oral contemporanea, o valor do relato oral ndo estd na
checagem dos fatos em si, mas no modo como o sujeito elabora e transmite sentidos sobre sua
experiéncia. Ou seja, a verdade da narrativa oral ndo reside apenas no "que" é dito, mas
"como" e "por que" se diz. O narrador oral, especialmente em comunidades com forte vinculo
simbolico, é também um intérprete: ele reconstr6i a memoria de forma ativa, orientada por

valores, temores, expectativas e normas internalizadas.

Enquanto os géneros de expressdo oral e cultural atuam dentro do mundo da
oralidade, a historia oral se inicia na oralidade do narrador, mas é encaminhada (e
concluida) em diregcdo ao texto escrito do historiador. Os narradores orais estdo
cientes dessa destinagdo escrita e tém isso em mente na medida em que dao forma as
suas performances; por outro lado, a tarefa do historiador “oral” é escrever de tal
modo que os leitores constantemente relembrem as origens orais do texto que estdo
lendo. (PORTELLI, 2001)

Assim, quando um morador do campo relata uma lenda que ouviu na infancia, ele ndo
esta apenas recuperando um dado da tradicdo: ele esta também reencenando um julgamento
moral. As palavras escolhidas, o tom da voz, 0 momento em que se conta e o publico presente
revelam muito mais do que o enredo — revelam o cédigo de conduta que se busca reafirmar.
A oralidade, nesse caso, é o palco onde se dramatiza a continuidade (ou a transgressao) da

ordem social local.

Isso significa que as lendas ndo apenas registram, mas produzem cultura. Elas ndo
apenas refletem valores, mas os atualizam no momento da performance narrativa. E, nesse
processo, sdo atualizadas também pelos narradores, que adaptam, cortam, enfatizam e
reencenam conforme o contexto. Ao mesmo tempo em que conservam uma tradicdo, também

d renovam.

Nessa chave de leitura, a oralidade é mais do que veiculo de transmissdao: é também
forma de poder simbolico. Quem narra, ensina. Quem escuta, aprende — ou teme. A lenda,
por ser oral, depende da escuta coletiva para fazer efeito. Sua forca estd em circular nos
momentos certos: a noite, em casa, apos um siléncio desconfortavel, na presenca dos mais
jovens ou em ocasides especificas da vida social. A narrativa funciona como um rito informal,

onde a memoria comunitdria se expressa de maneira performatica e interpretativa.




=hix

Assim, o uso futuro da mMAI@ogia de pesquisa nesta investigacao

ndo se justifica apenas como escethetérricasrascomocoeréncia epistemoldgica. O universo
IX Semindrio N’umonal do PIEID

simbolico que sera analisado vive na voz, na escuta e na memoéria. Entrevistar moradores,

portanto, ndo é apenas colher dados: é entrar em contato com uma cosmovisao em

movimento, uma pedagogia narrativa que sobrevive em cada histéria contada — e em cada

siléncio que a antecede.

Essa perspectiva dialoga, ainda, com abordagens da micro-historia, especialmente com
a ideia de que é nos pequenos gestos, nas narrativas locais e nas memorias fragmentadas que
podemos acessar estruturas sociais mais amplas. A proposta € articular a leitura das lendas
como vestigios simbdlicos de praticas culturais que escapam ao olhar oficial da hist6ria, mas

persistem em suas margens.

Ao lidar com narrativas orais que atravessam geracoes, especialmente em
comunidades rurais, o pesquisador ndao se depara com documentos formais, arquivos
organizados ou testemunhos lineares. Encontra, antes, fragmentos: histérias incompletas,
versoes divergentes, siléncios estratégicos e lembrancas rearranjadas. Mas € justamente nesses
fragmentos que se escondem — ou se revelam — os vestigios mais potentes da cultura. Ler as
lendas populares como fontes exige, portanto, um método capaz de acolher o detalhe, o

indicio, o trago.

A micro-historia, enquanto abordagem, oferece esse caminho. Proposta por
historiadores como Carlo Ginzburg, Giovanni Levi e Natalie Zemon Davis, essa corrente
rompe com a ideia de que apenas os grandes acontecimentos, instituicdes ou figuras ilustres
sao dignos de investigacdo. Ao contrario, desloca o foco para o microscépico, para o
cotidiano, para os sujeitos anonimos e para os eventos aparentemente banais, mas carregados
de significados. E nesse campo que as lendas rurais ganham centralidade como objetos de

analise.

No ensaio “Sinais: raizes de um paradigma indiciario”, Ginzburg recupera a metafora
do cacador: aquele que, na floresta, 1€ pegadas, rastros, deformagoes sutis do terreno. Ele
propoe que o historiador também seja esse leitor de sinais — um intérprete de pistas que,
embora fragmentadas e ambiguas, revelam estruturas sociais, conflitos, valores. Essa leitura
indiciaria é especialmente eficaz quando se trabalha com fontes orais, simbolicas e culturais,

como é o caso das lendas contadas nas zonas rurais de Tomazina.




=hix

As historias de lobisonE,NAct I@’ouro e outras figuras miticas nao

precisam ser tratadas como “fatogicerserermreorirmredos; mas como emblemas sociais. Cada
IX Semindrio Nacional do PIEID

elemento — a noite, o caminho proibido, a figura monstruosa, o castigo — pode ser lido

como uma alegoria dos cddigos morais da comunidade. O medo do escuro pode simbolizar o

medo da transgressdo; a punicdo sobrenatural pode representar o julgamento social; a

repeticdo da historia pode indicar a insisténcia pedagogica em certos valores.

O trabalho do pesquisador, nesse caso, é decifrar. E perguntar: por que essa histéria
persiste? Quem a conta? Em que momento? Para quem? O detalhe ganha centralidade. O que
é dito e o que é omitido tornam-se pistas valiosas. O gesto, o riso, o olhar desviado — todos

esses elementos informam tanto quanto as palavras.

Contudo, esta abordagem também nos obriga a ouvir com atencdo redobrada. A
entrevista, na perspectiva da micro-histéria e da historia oral, ndo é apenas coleta de dados,
mas um encontro interpretativo. O entrevistado ndo entrega um “contetdo” fechado: ele
performa uma memodria, negocia sentidos, reconstréi o passado com base no presente. E o

historiador, por sua vez, precisa estar preparado para ler os sinais dessa encenacao.

As lendas, assim, sdao documentos da imaginacdo coletiva, e por isso mesmo, sdo
fontes privilegiadas. Elas guardam, em suas dobras narrativas, marcas da religiosidade local,
das hierarquias de género, da sexualidade normativa, das tensdes entre tradicio e mudanga.
Sdo pequenas historias que apontam para grandes estruturas. Ou, como defende a micro-

histoéria, sdo caminhos legitimos para compreender o todo a partir de uma parte.

Tomar as lendas populares como objeto de analise historica, portanto, exige
sensibilidade para o detalhe, atencdo ao indicio e disposigdo para lidar com o ambiguo. Mais
do que buscar “a verdade” da lenda, trata-se de compreender o que ela revela — ou oculta —
sobre a comunidade que a narra. E nesse ponto que se consolida a proposta deste trabalho:
pensar as lendas como dramatizacOoes simbolicas do julgamento social, cuja memoria

sobrevive ndo apenas nas palavras, mas também nos siléncios e nos gestos de quem conta.
REFERENCIAL TEORICO

Ao pensar a cultura popular, é preciso ir além das representacdes folcldricas
cristalizadas ou das imagens estereotipadas de um “povo simples e criativo”. Cultura popular

ndo é apenas um residuo do passado, tampouco uma forma de expressao ingénua. Ela é, como

-




=hix

propde Raymond Williams, UHENA\EI@ dindmico, uma arena de disputas.

E por meio dela que valores, hormasieovisBescsdestmmando circulam, se confrontam e se
IX Semindrio Nacional do PIBID

reorganizam no interior da vida social.

Edward P. Thompson, ao tratar da cultura popular inglesa dos séculos XVIII e XIX,
destaca que uma cultura ndo é um sistema fechado, mas um campo de tensdes: “um conjunto
de diferentes recursos, em que ha sempre uma troca entre o escrito e o oral, o dominante e o
subordinado, a aldeia e a metrépole” (THOMPSON, 2012, p. 17). Essa formulacdao é
fundamental para compreender as lendas rurais ndo como fragmentos folcléricos isolados,
mas como produtos de um campo simbolico em permanente negociacao. S3ao expressoes
culturais que nascem da vivéncia comunitaria e operam na articulacdo entre memoria,

moralidade e poder.

Em contextos onde o Estado é ausente ou ineficiente no controle cotidiano da vida
social — como nas zonas rurais afastadas do Brasil —, a comunidade tende a desenvolver
suas proprias formas de regular comportamentos. A cultura popular, nesse cenario, ndo apenas
reflete valores existentes, mas os reinscreve por meio de rituais, narrativas e simbolos. Ela

atua como tecnologia simbolica de regulacdo: educa, pune, orienta e reforca o que se deve ou

nao fazer.

O argumento de que os rituais da rough music eram uma forma de deslocamento da
violéncia — representada, ndo sobre a pessoa da vitima, mas de forma simbdlica -
contém alguma verdade. Tenho a impressdo de que na Inglaterra do século XIX o
substituto ou a efigie em geral faziam as vezes do infrator. A rough music ndo s6
dava voz a um conflito dentro da comunidade, como regulava esse conflito no
ambito de formas que estabeleciam limites e impunham restricdes. E
(mais uma vez) minha impressao que a desordem da
rough music era muito "ordeira" nos lugares em que as formas rituais ainda se
mantinham vivas na tradi¢do oral, ao passo que a violéncia era com mais frequéncia
o resultado quando as formas migravam pelo Atldntico para serem
reencenadas com incerteza numa sociedade com livre acesso as armas de fogo.
(THOMPSON, 1998, p. 366.)

E nesse ponto que as lendas populares assumem papel central. Longe de serem apenas
histérias de assombracdo ou entretenimento, elas carregam codigos morais, delimitam
fronteiras do aceitavel e do proibido, dramatizam transgressdes e suas respectivas sangoes.
Sdo, em esséncia, narrativas que dizem sem dizer, que ensinam sem doutrinar, que avisam

Sem acusdar.

-




=hix

Trata-se, portanto, de UIENIALE I@'as vias: ndo pelo livro didatico ou

pela norma juridica, mas pela orabidade;opedes iveriadria coletiva e pela escuta atenta. As
IX Semindrio Nacional do PIBID

histérias de lobisomem, mula sem cabeca ou mae d’ouro, quando situadas no espaco rural,

operam como dispositivos simbélicos que comunicam a ordem desejada — geralmente

associada a moralidade cristd, a obediéncia familiar e ao controle dos corpos, sobretudo

femininos.

Nesse sentido, é possivel afirmar que a cultura popular, em sua dimensdo simbolica, é
também uma forma de poder. Um poder que ndo se impde pela coercdo fisica, mas pela forca
da narrativa, da tradicdo e do medo. Um poder que se perpetua nao pelas institui¢cées formais,

mas pelas vozes que se repetem de geracao em geragao.

Compreender as lendas sob essa perspectiva significa reconhecé-las como parte de um
sistema cultural que atua na construcdo de identidades, na formacdo de subjetividades e no
reforco de normas sociais. Sdo pistas, sinais e rastros — indicios de como uma comunidade

organiza sua vida moral, interpreta o mundo e orienta seus membros.

E a partir dessa compreensdo que se torna possivel avancar para uma leitura mais
especifica: como essas lendas dialogam com praticas coletivas mais antigas de punicdo
simbolica? Como elas herdam e reformulam mecanismos de sancdo moral que, outrora, foram

performaticos e ptblicos?

Quando pensamos em formas populares de puni¢ao moral, nossa imaginacdo pode nao
alcancar a riqueza de rituais que, ao longo da historia, comunidades inteiras mobilizaram para
repreender comportamentos desviantes. No interior dessas praticas, o escandalo ndao era
excecdo: era o método. A teatralidade, a exposigdo e o ruido cumpriam a funcao de lembrar a
todos os limites da conduta aceitivel. E nesse contexto que se insere o conceito de Rough

Music, sistematizado por Edward P. Thompson em sua obra Costumes em Comum.

O termo, de origem britanica, refere-se a uma pratica coletiva que envolvia zombarias
publicas, desfiles ruidosos, barulhos com panelas, gritos e objetos simbdlicos, voltados a
punir comportamentos considerados imorais — adultério, agressdo doméstica, transgressoes
de género ou normas sexuais. Ndo havia um tribunal formal, mas havia julgamento; ndo havia

sentenca escrita, mas havia condenacdo. O “tribunal” era a propria comunidade, que por meio




=hix

de encenages grotescas, mﬁENAt\Iensurdecedores e satiras publicas,

sancionava o desvio e reafirmava osovaloresrtoeaigenciaturas
IX Semindrio Nacional do PIBID

O que interessa a Thompson, ndo é apenas o evento em si, mas o que ele revela sobre a
cultura popular: uma logica de justica comunitaria que se realiza fora dos aparatos formais do
Estado, baseada em cédigos morais compartilhados, e expressa de maneira ritualizada. O
Rough Music era uma dramatizagdo simbolica da ordem, uma pedagogia coletiva da

vergonha.

A importancia desse conceito para a presente analise estd no seu potencial de
deslocamento. Se a forma ruidosa do Rough Music desapareceu — ou ao menos perdeu forca
com o avango das instituicdes formais de justica —, seus fundamentos simbélicos podem ter
sobrevivido em outras linguagens. E € precisamente essa a hipotese aqui explorada: que as
lendas rurais funcionam como herangas narrativas dessa mesma logica de punicdo moral
comunitaria. Em vez do escandalo publico, o sussurro; em vez do desfile zombeteiro, a

histéria contada a beira do fogdo; em vez da musica grotesca, o mito.

Essa transicao do performatico para o narrativo ndo elimina a funcao disciplinadora da
pratica: ela apenas a desloca para o campo da imaginagdo, da tradicdo e da escuta. A lenda
passa a operar como um “Rough Music narrativo”, que convoca personagens fantasticos para
dramatizar o que ndo pode ser dito abertamente. Quem cruza a fronteira do proibido — um
jovem que transgride a sexualidade esperada, uma mulher que abandona os papéis
tradicionais, uma crianga que desafia a obediéncia — torna-se, simbolicamente, alvo de

punicoes contadas, lembradas e temidas.

O que se anuncia - quando o veado cai com a sua bexiga de sangue perfurada sobre
os degraus da porta, quando as efigies sdo queimadas na frente
da choupana, quando a banda barulhenta e desafinada desfila noite apds noite
enquanto a vitima a escuta dentro de casa - é a total desonra ptiblica. (THOMPSON,
1998, p. 366.)

Nesse sentido, as lendas ndo apenas entretém: elas ensinam, corrigem, marcam. Elas
funcionam como uma gramatica moral, acessivel aqueles que compartilham o mesmo
universo simbdlico. Ou, como diria Thompson, elas sdo expressdes de uma cultura que se
auto-regula por meios proprios, mesmo que esses meios ja ndo tenham mais o estrondo das

panelas ou o riso do escarnio publico.

-




=hix

Ao aproximar o Rough ENAL)I@S rurais, proponho uma leitura que

ultrapassa o folclore como curiositadee'adesméw Feaktura como cddigo de justica. Um cddigo
IX Semindrio Nacional do PIBID

que sobrevive no siléncio das noites, nas historias contadas sem pressa e nos ensinamentos

que mesmo aqueles que ndo acreditam piamente , ousam questionar. A moral da comunidade,

portanto, continua ativa — ndo mais batendo tambores, mas sussurrando através da palavra.
RESULTADOS E DISCUSSAO

Ainda em fase tedrica e preparatdria, esta pesquisa ja permite delinear hipéteses
significativas sobre o papel das lendas como instrumentos de regulacdo moral em
comunidades rurais. A articulacdo entre memoria oral, pedagogia simbdlica e controle social
se revela promissora como chave interpretativa para compreender como essas narrativas

operam como formas ndo institucionais de justica.

A légica do Rough Music, descrita por Thompson, encontra eco nas lendas do interior
paranaense, ainda que em registros distintos: o que antes era performatico e ruidoso, agora se
torna narrativo e silencioso. Essa transicdo ndo representa enfraquecimento da funcdo
disciplinadora, mas sim sua reconfiguracao cultural. O julgamento moral continua a existir —
ndo mais encenado no espaco publico, mas veiculado por meio da palavra contada, da

memoria partilhada, do medo performado em torno do fogo.

As estruturas narrativas recorrentes — a figura transgressora, a puni¢ao sobrenatural, a
moral implicita — sugerem um modelo de gramatica simboélica da conduta, profundamente
enraizado na tradicdo oral. Mais do que preservar um passado mitico, essas historias
atualizam codigos sociais e tensionam papéis de género, sexualidade, religiosidade e

pertencimento comunitario.

A escuta dessas lendas, portanto, exige um olhar atento ao detalhe, ao gesto, a
hesitacdo e a escolha de palavras — elementos que, a luz da micro-histéria e da historia oral,
funcionam como rastros de estruturas sociais mais amplas. A narrativa ndo é apenas um
espelho da realidade: ela é uma ferramenta ativa de construcdo de sentidos, marcada por

disputas, silencios e negociagcdes simbolicas.

Por isso, mesmo sem a etapa empirica concluida, é possivel afirmar que o universo das

lendas rurais oferece um campo fértil para compreender como comunidades constroem suas




=hix

formas de justica, identidade EN'AIEVI emeio de praticas discursivas que

escapam a formalidade institucioﬁ@bomfsoﬂﬁwlﬁcellﬁjgﬂylﬁw(@dade histérica.
o]

iX Seminario Naciona BID

CONSIDERACOES FINAIS

As lendas populares contadas no interior do Parand, especialmente no bairro dos
Rolas, em Tomazina, revelam-se mais do que meras expressoes folcloricas ou recordacoes
afetivas de um passado rural. Elas operam como dispositivos simbolicos de controle moral e
como pedagogias interioranas e rurais da coletividade. Quando alguém conta — e quando
alguém escuta — uma histéria de lobisomem, de alma penada ou de castigo sobrenatural, ndo
se trata apenas de preservar uma tradicdo: trata-se de reafirmar, atualizar e transmitir um

codigo ético, um modelo de conduta, uma memoria de pertencimento.

Este artigo, ainda sem o suporte das entrevistas, que fardo parte da etapa empirica da
dissertacdo, buscou construir uma base conceitual soélida para interpretar essas narrativas
como herancas de praticas mais antigas de regulacdo popular, como o Rough Music descrito
por Edward P. Thompson. Ao transitar do ruido para a palavra, da performance para o

sussurro, essas formas de sancdo simbdlica ndo desapareceram — transformaram-se.

A cultura popular, conforme discutido a partir de Raymond Williams e do préprio
Thompson, é um campo de conflito e negociacdo. Nesse sentido, as lendas se apresentam
como expressOes vivas de uma cultura que resiste, educa e regula, mesmo fora dos aparelhos
formais do Estado. Por sua vez, a oralidade, a luz de Alessandro Portelli, ndo é apenas um
canal de transmissdo, mas um lugar de construcao ativa da memoria e da interpretacao. A
palavra falada carrega significados que se renovam a cada performance, a cada gesto, a cada

siléncio que a antecede.

A micro-histéria, com sua atencdao aos detalhes e indicios, mostrou-se como
abordagem metodologica adequada para ler essas narrativas como pistas de estruturas sociais
mais amplas. Carlo Ginzburg oferece, nesse ponto, uma chave de leitura fundamental: o
historiador, como o cacgador, precisa ser sensivel aos rastros, aos sinais que escapam a

evidencia imediata, mas que revelam a logica cultural do grupo.

Ao propor a leitura das lendas populares como formas simbdlicas de justica
comunitaria — “tribunais invisiveis”, como apontado no resumo inicial deste trabalho —, este

artigo abre caminho para a construcdo de uma metodologia que, no futuro, permitira




=hiX

compreender como se produEN Atletualizam os valores morais em

comunidades rurais por meio da nam@tivigicional das Licenciaturas
IX Semindrio Nacional do PIBID

Mais do que um exercicio tedrico, este texto € um convite a escuta atenta. Escutar as
lendas, escutar as vozes, escutar os siléncios. Porque, em Tomazina e em tantas outras regides
do Brasil profundo, a moral ndo desapareceu: ela apenas mudou de tom. Nao grita. Ndo toca

tambor. Sussurra a noite, na voz de uma histdria que ninguém ousa ignorar.

REFERENCIAS

GINZBURG, Carlo. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e histéria. Traducao de Federico
Carotti. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1989.

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro perseguido
pela Inquisi¢do. 2. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006.

GINZBURG, Carlo. Sinais: raizes de um paradigma indicidrio. In: . Mitos, emblemas,
sinais: morfologia e historia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1989. p. 143-180.

PORTELLI, Alessandro. Historia Oral como género. Proj. Histdria. Sdo Paulo, n. 22, junho,
2001.

THOMPSON, Edward P. Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular tradicional.
Tradugdo de Denise Bottmann. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2012.

WILLIAMS, Raymond. Marxismo e literatura. Tradugao de Maria da Conceicao C. C. G. de
Almeida. Sdo Paulo: Zahar, 1979.




