
QUANDO O MEDO ENSINA: LENDAS RURAIS E JUSTIÇA
SIMBÓLICA EM TOMAZINA–PR (1980–1990)

Eduardo Alves Gonçalves dos Santos 1

Ailton José Morelli²

RESUMO

Se toda comunidade precisa regular comportamentos, e o Estado nem sempre está presente para fazê-
lo,  então  surgem formas  próprias  de  disciplina  coletiva.  Esta  pesquisa  parte  desse  princípio  para
investigar  as  lendas  rurais  do  bairro dos Rolas,  em Tomazina–PR,  nas  décadas  de 1980 e  1990,
compreendendo-as  não  como  ficção  inocente,  mas  como  instrumentos  de  coerção  simbólica  e
pedagogia  moral.  O eixo  teórico-metodológico  se  ancora  em Edward  P.  Thompson e  Alessandro
Portelli.  Thompson,  em  Costumes  em  Comum,  descreve  o  Rough  Music como ritual  popular  de
punição simbólica: ruidoso, teatral e público, destinado a sancionar desvios morais. Se tais práticas se
enfraqueceram com o avanço das instituições formais, então as lendas podem ser vistas como sua
herança narrativa — dramatizações orais que mantêm viva a função disciplinadora. Portelli acrescenta
que o valor da história oral não reside apenas na veracidade factual, mas no modo como a memória
constrói sentidos. Assim, quando um morador conta uma lenda, ele não apenas lembra: ele interpreta,
educa e adverte. A metodologia combina entrevistas abertas e semiestruturadas com análise simbólica,
observando personagens, transgressões, punições e valores. A triangulação com registros etnográficos
e  bibliografia  dá  densidade  à  interpretação.   Os  resultados  apontam que  as  lendas  de  Tomazina
funcionavam como “tribunais invisíveis”: histórias de almas penadas, castigos divinos ou criaturas
noturnas regulavam a conduta sexual, reforçavam hierarquias de gênero e sustentavam a moralidade
cristã local. Ao reinterpretar o conceito de  Rough Music no registro oral, evidencia-se que, embora
mudem as formas, o princípio permanece: a comunidade dramatiza sua justiça, agora pela palavra, não
pelo  ato;  pela  narrativa,  não  pelo  ruído.
Em Tomazina, a moral não bate o tambor: sussurra à noite, na voz de uma história que ninguém ousa
ignorar.

Palavras-chave: Lendas rurais, controle social simbólico, história oral, rough music.

1 Autor -  Mestrando do Prof. História da Universidade Estadual de Maringá - UEM, duduags@hotmail.com;
²  Orientador  - Possui  graduação  em Licenciatura  de  História  pela  Universidade  Estadual  Paulista  Júlio  de
Mesquita Filho (1991), mestrado em História e Sociedade pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita
Filho  (1996)  e  doutorado  em  História  Econômica  pela  Universidade  de  São  Paulo  (2010).  Atualmente  é
professor de História na Universidade Estadual de Maringá. Tem experiência na área de História, com ênfase em
em História da Criança no Brasil, Ensino de História, Direitos da Criança e do Adolescente e Metodologia de
Ensino.



INTRODUÇÃO

Quando nos deparamos com o imaginário cultural  de determinadas comunidades,  é

como se encontrássemos um mundo à parte — como se o véu da dita civilização ocidental,

pautada na razão absoluta, fosse retirado. Ali, na terra real, entre pessoas de carne e osso, no

cotidiano dos comuns, surgem formas singulares de perceber e interpretar a vida. Formas que

não se articulam necessariamente  por meio da escrita  ou da institucionalização,  mas pelo

gesto, pela memória e, sobretudo, pela palavra falada.

No Norte Pioneiro do Paraná, entre planaltos e vales, corre o rio das Cinzas. Ao longo

de  suas  margens,  pequenas  comunidades  rurais  cultivam  não  só  a  terra,  mas  também

narrativas  que atravessam gerações.  Nas terras de Tomazina,  especialmente no bairro dos

Rolas, contos e lendas circulam de boca em boca. Lobisomens, mães d’ouro, sacis, corpos

secos e outros seres do “mundo de lá” compõem um repertório mítico que, ainda hoje, resiste

ao tempo — narrado em cozinhas de chão batido, varandas de madeira, encontros familiares

ou rodas de conversa sob o luar.

Essas  lendas  não  são  apenas  enfeites  do  passado,  nem  devaneios  da  imaginação

popular. São, antes, recursos simbólicos de socialização e controle: dramatizações orais que

operam como mecanismos de ensino moral,  advertência  e reforço de normas. Se a escola

ensina  pelo  livro,  essas  narrativas  educam pelo  medo,  pelo  mistério  e  pela  tradição.  São

pedagogias do sussurro — formas de dizer o que não pode ser dito diretamente.

Este artigo nasce do processo inicial de elaboração de uma dissertação de mestrado em

Ensino de História, cujo foco será a investigação das lendas orais do bairro dos Rolas, em

Tomazina–PR. Ainda em fase exploratória, este texto não apresenta dados empíricos — as

entrevistas  com os  moradores  serão realizadas  futuramente  —, mas  propõe uma reflexão

teórica  sobre  o  potencial  interpretativo  dessas  narrativas  populares,  a  partir  de  três  eixos

principais: a noção de  Rough Music em Edward P. Thompson, a concepção de cultura em

Raymond Williams, e o paradigma indiciário proposto por Carlo Ginzburg.



Nosso  objetivo  aqui  é  discutir  como  essas  lendas  podem  ser  lidas  como  versões

narrativas  —  e  não  mais  performáticas  —  de  práticas  coletivas  de  coerção  simbólica,

funcionando como “tribunais invisíveis” que punem desvios morais por meio da imaginação e

da memória. A análise se ancora na tradição da cultura popular, entendida como campo de

disputa entre o dominante e o subordinado, o oral e o escrito, o centro e a periferia, conforme

Thompson define em Costumes em Comum.

Ao longo deste trabalho, articularemos os conceitos fundamentais desses autores com

o  universo  narrativo  das  lendas  populares,  buscando  construir  um  caminho  teórico  e

metodológico que fundamente, futuramente, a abordagem empírica com base na história oral.

METODOLOGIA 

Como discutimos anteriormente, as lendas populares rurais podem ser compreendidas

como formas simbólicas de controle moral, é fundamental reconhecer que sua força reside

justamente no modo como são transmitidas: pela oralidade. Não há manuais nem cartilhas. Há

histórias contadas entre colheitas e merendas, entre risos e advertências, entre gerações que,

mesmo sem escrever, sabem muito bem o que deve ou não ser feito. É nessa escuta ativa e

ancestral que a comunidade reafirma seus valores.

Para além de uma simples forma de comunicação, a oralidade constitui um modo de

produzir e compartilhar saberes. Ela organiza a memória coletiva, articula visões de mundo,

transmite afetos e autoriza condutas. Nesse contexto, as lendas não apenas narram episódios

fantásticos: elas constroem interpretações sobre o real. Ao contar uma história de lobisomem

que assombra moças desacompanhadas, por exemplo, o narrador não apenas entretém — ele

orienta, adverte, educa.

O  procedimento  era  repetido,  às  vezes  em  várias  paróquias,  às  vezes  em  três
noites.  Se  levavam uma efigie,  ela  era  fuzilada,  enterrada  ou,  mais  comumente,
queimada.  Esses  versos  ou  nominy  -  o  exemplo  de  Hedon,  no  East  Riding  de
Yorkshire - permitiam que se acrescentassem improvisações apropriadas à vítima e à
ocasião.  O  nome  do  infrator  podia  ser  gritado,  embora  em  algumas
regiões fosse ocultado para evitar uma ação por difamação. (THOMPSON, 1998,
p.357)

Thompson trás à tona o funcionamento das práticas de coerção, elencando o elemento

do improviso que é adaptado de acordo com determinadas situações. Fator este que pode ser

observado dentro das narrativas míticas, pois as lendas são modificadas, contadas de formas



distintas,  com entonações,  exageros,  gritos  e  sussurros  que  mudam a  cada  local,  a  cada

ouvinte, e cada contador. 

É aqui que a contribuição de Alessandro Portelli se torna central. Para esse autor, um

dos  principais  nomes  da  história  oral  contemporânea,  o  valor  do  relato  oral  não  está  na

checagem dos fatos em si, mas no modo como o sujeito elabora e transmite sentidos sobre sua

experiência.  Ou seja,  a  verdade da narrativa  oral  não reside apenas no "que" é dito,  mas

"como" e "por que" se diz. O narrador oral, especialmente em comunidades com forte vínculo

simbólico, é também um intérprete: ele reconstrói a memória de forma ativa, orientada por

valores, temores, expectativas e normas internalizadas.

Enquanto  os  gêneros  de  expressão  oral  e  cultural  atuam  dentro  do  mundo  da
oralidade, a história oral se inicia na oralidade do narrador, mas é encaminhada (e
concluída)  em direção  ao  texto escrito  do  historiador.  Os narradores  orais  estão
cientes dessa destinação escrita e têm isso em mente na medida em que dão forma às
suas performances; por outro lado, a tarefa do historiador “oral” é escrever de tal
modo que os leitores constantemente relembrem as origens orais do texto que estão
lendo.  (PORTELLI, 2001)

Assim, quando um morador do campo relata uma lenda que ouviu na infância, ele não

está apenas recuperando um dado da tradição: ele está também reencenando um julgamento

moral. As palavras escolhidas, o tom da voz, o momento em que se conta e o público presente

revelam muito mais do que o enredo — revelam o código de conduta que se busca reafirmar.

A oralidade, nesse caso, é o palco onde se dramatiza a continuidade (ou a transgressão) da

ordem social local.

Isso significa que as lendas não apenas registram, mas produzem cultura.  Elas não

apenas refletem valores, mas os atualizam no momento da performance narrativa. E, nesse

processo,  são  atualizadas  também  pelos  narradores,  que  adaptam,  cortam,  enfatizam  e

reencenam conforme o contexto. Ao mesmo tempo em que conservam uma tradição, também

a renovam.

Nessa chave de leitura, a oralidade é mais do que veículo de transmissão: é também

forma de poder simbólico. Quem narra, ensina. Quem escuta, aprende — ou teme. A lenda,

por ser oral,  depende da escuta coletiva  para fazer  efeito.  Sua força está em circular  nos

momentos certos: à noite, em casa, após um silêncio desconfortável, na presença dos mais

jovens ou em ocasiões específicas da vida social. A narrativa funciona como um rito informal,

onde a memória comunitária se expressa de maneira performática e interpretativa.



Assim, o uso futuro da história oral como metodologia de pesquisa nesta investigação

não se justifica apenas como escolha técnica, mas como coerência epistemológica. O universo

simbólico que será analisado vive na voz, na escuta e na memória. Entrevistar moradores,

portanto,  não  é  apenas  colher  dados:  é  entrar  em  contato  com  uma  cosmovisão  em

movimento, uma pedagogia narrativa que sobrevive em cada história contada — e em cada

silêncio que a antecede.

Essa perspectiva dialoga, ainda, com abordagens da micro-história, especialmente com

a ideia de que é nos pequenos gestos, nas narrativas locais e nas memórias fragmentadas que

podemos acessar estruturas sociais mais amplas. A proposta é articular a leitura das lendas

como vestígios simbólicos de práticas culturais que escapam ao olhar oficial da história, mas

persistem em suas margens.

Ao  lidar  com  narrativas  orais  que  atravessam  gerações,  especialmente  em

comunidades  rurais,  o  pesquisador  não  se  depara  com  documentos  formais,  arquivos

organizados  ou  testemunhos  lineares.  Encontra,  antes,  fragmentos:  histórias  incompletas,

versões divergentes, silêncios estratégicos e lembranças rearranjadas. Mas é justamente nesses

fragmentos que se escondem — ou se revelam — os vestígios mais potentes da cultura. Ler as

lendas  populares  como fontes  exige,  portanto,  um método  capaz  de  acolher  o  detalhe,  o

indício, o traço.

A  micro-história,  enquanto  abordagem,  oferece  esse  caminho.  Proposta  por

historiadores  como Carlo Ginzburg,  Giovanni  Levi  e Natalie  Zemon Davis,  essa corrente

rompe com a ideia de que apenas os grandes acontecimentos, instituições ou figuras ilustres

são  dignos  de  investigação.  Ao  contrário,  desloca  o  foco  para  o  microscópico,  para  o

cotidiano, para os sujeitos anônimos e para os eventos aparentemente banais, mas carregados

de significados. É nesse campo que as lendas rurais ganham centralidade como objetos de

análise.

No ensaio “Sinais: raízes de um paradigma indiciário”, Ginzburg recupera a metáfora

do caçador:  aquele que, na floresta,  lê pegadas,  rastros, deformações sutis do terreno. Ele

propõe que o historiador também seja esse leitor de sinais — um intérprete de pistas que,

embora fragmentadas e ambíguas, revelam estruturas sociais, conflitos, valores. Essa leitura

indiciária é especialmente eficaz quando se trabalha com fontes orais, simbólicas e culturais,

como é o caso das lendas contadas nas zonas rurais de Tomazina.



As histórias de lobisomens, corpos secos, mães d’ouro e outras figuras míticas não

precisam ser tratadas como “fatos” a serem confirmados, mas como emblemas sociais. Cada

elemento — a noite, o caminho proibido, a figura monstruosa, o castigo — pode ser lido

como uma alegoria dos códigos morais da comunidade. O medo do escuro pode simbolizar o

medo  da  transgressão;  a  punição  sobrenatural  pode  representar  o  julgamento  social;  a

repetição da história pode indicar a insistência pedagógica em certos valores.

O trabalho do pesquisador, nesse caso, é decifrar. É perguntar: por que essa história

persiste? Quem a conta? Em que momento? Para quem? O detalhe ganha centralidade. O que

é dito e o que é omitido tornam-se pistas valiosas. O gesto, o riso, o olhar desviado — todos

esses elementos informam tanto quanto as palavras.

Contudo,  esta  abordagem  também  nos  obriga  a  ouvir  com  atenção  redobrada.  A

entrevista, na perspectiva da micro-história e da história oral, não é apenas coleta de dados,

mas  um encontro  interpretativo.  O entrevistado  não  entrega  um “conteúdo”  fechado:  ele

performa uma memória, negocia sentidos, reconstrói o passado com base no presente. E o

historiador, por sua vez, precisa estar preparado para ler os sinais dessa encenação.

As lendas,  assim,  são documentos  da imaginação  coletiva,  e  por  isso mesmo,  são

fontes privilegiadas. Elas guardam, em suas dobras narrativas, marcas da religiosidade local,

das hierarquias de gênero, da sexualidade normativa, das tensões entre tradição e mudança.

São pequenas  histórias  que apontam para grandes estruturas.  Ou,  como defende a  micro-

história, são caminhos legítimos para compreender o todo a partir de uma parte.

Tomar  as  lendas  populares  como  objeto  de  análise  histórica,  portanto,  exige

sensibilidade para o detalhe, atenção ao indício e disposição para lidar com o ambíguo. Mais

do que buscar “a verdade” da lenda, trata-se de compreender o que ela revela — ou oculta —

sobre a comunidade que a narra. É nesse ponto que se consolida a proposta deste trabalho:

pensar  as  lendas  como  dramatizações  simbólicas  do  julgamento  social,  cuja  memória

sobrevive não apenas nas palavras, mas também nos silêncios e nos gestos de quem conta.

REFERENCIAL TEÓRICO

Ao  pensar  a  cultura  popular,  é  preciso  ir  além  das  representações  folclóricas

cristalizadas ou das imagens estereotipadas de um “povo simples e criativo”. Cultura popular

não é apenas um resíduo do passado, tampouco uma forma de expressão ingênua. Ela é, como



propõe Raymond Williams, uma prática viva, um processo dinâmico, uma arena de disputas.

É  por  meio  dela  que  valores,  normas  e  visões  de  mundo  circulam,  se  confrontam  e  se

reorganizam no interior da vida social.

Edward P. Thompson, ao tratar da cultura popular inglesa dos séculos XVIII e XIX,

destaca que uma cultura não é um sistema fechado, mas um campo de tensões: “um conjunto

de diferentes recursos, em que há sempre uma troca entre o escrito e o oral, o dominante e o

subordinado,  a  aldeia  e  a  metrópole”  (THOMPSON,  2012,  p.  17).  Essa  formulação  é

fundamental  para compreender as lendas rurais  não como fragmentos folclóricos isolados,

mas  como produtos  de  um campo simbólico  em permanente  negociação.  São expressões

culturais  que  nascem  da  vivência  comunitária  e  operam  na  articulação  entre  memória,

moralidade e poder.

Em contextos onde o Estado é ausente ou ineficiente no controle cotidiano da vida

social — como nas zonas rurais afastadas do Brasil —, a comunidade tende a desenvolver

suas próprias formas de regular comportamentos. A cultura popular, nesse cenário, não apenas

reflete valores existentes, mas os reinscreve por meio de rituais, narrativas e símbolos. Ela

atua como tecnologia simbólica de regulação: educa, pune, orienta e reforça o que se deve ou

não fazer.

O argumento de que os rituais da rough music eram uma forma de deslocamento da
violência – representada, não sobre a pessoa da vítima, mas de forma simbólica -  
contém alguma verdade. Tenho a impressão de que na Inglaterra do século XIX o 
substituto ou a efígie em geral faziam as vezes do infrator. A rough music  não só
dava  voz  a  um conflito  dentro  da  comunidade,  como regulava  esse  conflito  no
âmbito  de  formas  que  estabeleciam  limites  e  impunham  restrições.  É  
(mais  uma  vez)  minha  impressão  que  a  desordem  da
rough music era  muito  "ordeira"  nos  lugares  em que as  formas  rituais  ainda  se
mantinham vivas na tradição oral, ao passo que a violência era com mais frequência
o  resultado  quando  as  formas  migravam  pelo  Atlântico  para  serem
reencenadas  com incerteza  numa sociedade  com livre  acesso  às  armas  de  fogo.
(THOMPSON, 1998, p. 366.)

É nesse ponto que as lendas populares assumem papel central. Longe de serem apenas

histórias  de  assombração  ou  entretenimento,  elas  carregam  códigos  morais,  delimitam

fronteiras do aceitável e do proibido, dramatizam transgressões e suas respectivas sanções.

São, em essência, narrativas que dizem sem dizer, que ensinam sem doutrinar, que avisam

sem acusar.



Trata-se, portanto, de um saber que circula por outras vias: não pelo livro didático ou

pela  norma jurídica,  mas  pela  oralidade,  pela  memória  coletiva  e  pela  escuta  atenta.  As

histórias de lobisomem, mula sem cabeça ou mãe d’ouro, quando situadas no espaço rural,

operam  como  dispositivos  simbólicos  que  comunicam  a  ordem  desejada  —  geralmente

associada  à  moralidade  cristã,  à  obediência  familiar  e  ao  controle  dos  corpos,  sobretudo

femininos.

Nesse sentido, é possível afirmar que a cultura popular, em sua dimensão simbólica, é

também uma forma de poder. Um poder que não se impõe pela coerção física, mas pela força

da narrativa, da tradição e do medo. Um poder que se perpetua não pelas instituições formais,

mas pelas vozes que se repetem de geração em geração.

Compreender as lendas sob essa perspectiva significa reconhecê-las como parte de um

sistema cultural que atua na construção de identidades, na formação de subjetividades e no

reforço de normas sociais. São pistas, sinais e rastros — indícios de como uma comunidade

organiza sua vida moral, interpreta o mundo e orienta seus membros.

É a partir  dessa compreensão que se torna possível  avançar para uma leitura mais

específica:  como  essas  lendas  dialogam  com  práticas  coletivas  mais  antigas  de  punição

simbólica? Como elas herdam e reformulam mecanismos de sanção moral que, outrora, foram

performáticos e públicos?

Quando pensamos em formas populares de punição moral, nossa imaginação pode não

alcançar a riqueza de rituais que, ao longo da história, comunidades inteiras mobilizaram para

repreender  comportamentos  desviantes.  No  interior  dessas  práticas,  o  escândalo  não  era

exceção: era o método. A teatralidade, a exposição e o ruído cumpriam a função de lembrar a

todos os limites da conduta aceitável. É nesse contexto que se insere o conceito de Rough

Music, sistematizado por Edward P. Thompson em sua obra Costumes em Comum.

O  termo,  de  origem  britânica,  refere-se  a  uma  prática  coletiva  que  envolvia  zombarias

públicas,  desfiles  ruidosos,  barulhos  com panelas,  gritos  e  objetos  simbólicos,  voltados  a

punir comportamentos considerados imorais — adultério, agressão doméstica, transgressões

de gênero ou normas sexuais. Não havia um tribunal formal, mas havia julgamento; não havia

sentença escrita, mas havia condenação. O “tribunal” era a própria comunidade, que por meio



de  encenações  grotescas,  músicas  adaptadas,  ruídos  ensurdecedores  e  sátiras  públicas,

sancionava o desvio e reafirmava os valores locais.

O que interessa a Thompson, não é apenas o evento em si, mas o que ele revela sobre a

cultura popular: uma lógica de justiça comunitária que se realiza fora dos aparatos formais do

Estado,  baseada  em códigos  morais  compartilhados,  e  expressa  de maneira  ritualizada.  O

Rough  Music  era  uma  dramatização  simbólica  da  ordem,  uma  pedagogia  coletiva  da

vergonha.

A  importância  desse  conceito  para  a  presente  análise  está  no  seu  potencial  de

deslocamento. Se a forma ruidosa do Rough Music desapareceu — ou ao menos perdeu força

com o avanço das instituições formais de justiça —, seus fundamentos simbólicos podem ter

sobrevivido em outras linguagens. E é precisamente essa a hipótese aqui explorada: que as

lendas  rurais  funcionam como heranças  narrativas  dessa  mesma lógica  de  punição  moral

comunitária.  Em vez  do  escândalo  público,  o  sussurro;  em vez  do  desfile  zombeteiro,  a

história contada à beira do fogão; em vez da música grotesca, o mito.

Essa transição do performático para o narrativo não elimina a função disciplinadora da

prática: ela apenas a desloca para o campo da imaginação, da tradição e da escuta. A lenda

passa a operar como um “Rough Music narrativo”, que convoca personagens fantásticos para

dramatizar o que não pode ser dito abertamente. Quem cruza a fronteira do proibido — um

jovem  que  transgride  a  sexualidade  esperada,  uma  mulher  que  abandona  os  papéis

tradicionais,  uma  criança  que  desafia  a  obediência  — torna-se,  simbolicamente,  alvo  de

punições contadas, lembradas e temidas.

O que se anuncia - quando o veado cai com a sua bexiga de sangue perfurada sobre
os  degraus  da  porta,  quando  as  efígies  são  queimadas  na  frente
da  choupana,  quando  a  banda  barulhenta  e  desafinada  desfila  noite  após  noite
enquanto a vítima a escuta dentro de casa - é a total desonra pública. (THOMPSON,
1998, p. 366.)

Nesse sentido, as lendas não apenas entretêm: elas ensinam, corrigem, marcam. Elas

funcionam  como  uma  gramática  moral,  acessível  aqueles  que  compartilham  o  mesmo

universo simbólico. Ou, como diria Thompson, elas são expressões de uma cultura que se

auto-regula por meios próprios, mesmo que esses meios já não tenham mais o estrondo das

panelas ou o riso do escárnio público.



Ao aproximar o Rough Music das lendas populares rurais, proponho uma leitura que

ultrapassa o folclore como curiosidade e alcança a cultura como código de justiça. Um código

que sobrevive no silêncio das noites, nas histórias contadas sem pressa e nos ensinamentos

que mesmo aqueles que não acreditam piamente , ousam questionar. A moral da comunidade,

portanto, continua ativa — não mais batendo tambores, mas sussurrando através da palavra.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Ainda  em  fase  teórica  e  preparatória,  esta  pesquisa  já  permite  delinear  hipóteses

significativas  sobre  o  papel  das  lendas  como  instrumentos  de  regulação  moral  em

comunidades rurais. A articulação entre memória oral, pedagogia simbólica e controle social

se  revela  promissora  como  chave  interpretativa  para  compreender  como  essas  narrativas

operam como formas não institucionais de justiça.

A lógica do Rough Music, descrita por Thompson, encontra eco nas lendas do interior

paranaense, ainda que em registros distintos: o que antes era performático e ruidoso, agora se

torna  narrativo  e  silencioso.  Essa  transição  não  representa  enfraquecimento  da  função

disciplinadora, mas sim sua reconfiguração cultural. O julgamento moral continua a existir —

não  mais  encenado  no  espaço  público,  mas  veiculado  por  meio  da  palavra  contada,  da

memória partilhada, do medo performado em torno do fogo.

As estruturas narrativas recorrentes — a figura transgressora, a punição sobrenatural, a

moral implícita — sugerem um modelo de gramática simbólica da conduta, profundamente

enraizado  na  tradição  oral.  Mais  do  que  preservar  um  passado  mítico,  essas  histórias

atualizam  códigos  sociais  e  tensionam  papéis  de  gênero,  sexualidade,  religiosidade  e

pertencimento comunitário.

A  escuta  dessas  lendas,  portanto,  exige  um  olhar  atento  ao  detalhe,  ao  gesto,  à

hesitação e à escolha de palavras — elementos que, à luz da micro-história e da história oral,

funcionam como rastros  de estruturas  sociais  mais  amplas.  A narrativa  não é  apenas  um

espelho da realidade:  ela  é  uma ferramenta  ativa  de construção de sentidos,  marcada por

disputas, silêncios e negociações simbólicas.

Por isso, mesmo sem a etapa empírica concluída, é possível afirmar que o universo das

lendas rurais oferece um campo fértil para compreender como comunidades constroem suas



formas  de  justiça,  identidade  e  memória  coletiva,  por  meio  de  práticas  discursivas  que

escapam à formalidade institucional, mas não à complexidade histórica.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As  lendas  populares  contadas  no  interior  do  Paraná,  especialmente  no  bairro  dos

Rolas, em Tomazina, revelam-se mais do que meras expressões folclóricas ou recordações

afetivas de um passado rural. Elas operam como dispositivos simbólicos de controle moral e

como pedagogias interioranas e rurais da coletividade.  Quando alguém conta — e quando

alguém escuta — uma história de lobisomem, de alma penada ou de castigo sobrenatural, não

se trata  apenas de preservar  uma tradição:  trata-se de reafirmar,  atualizar  e transmitir  um

código ético, um modelo de conduta, uma memória de pertencimento.

Este artigo, ainda sem o suporte das entrevistas,  que farão parte da etapa empírica da

dissertação,  buscou  construir  uma  base  conceitual  sólida  para  interpretar  essas  narrativas

como heranças de práticas mais antigas de regulação popular, como o Rough Music descrito

por  Edward  P.  Thompson.  Ao  transitar  do  ruído  para  a  palavra,  da  performance  para  o

sussurro, essas formas de sanção simbólica não desapareceram — transformaram-se.

A cultura popular, conforme discutido a partir  de Raymond Williams e do próprio

Thompson, é um campo de conflito e negociação. Nesse sentido, as lendas se apresentam

como expressões vivas de uma cultura que resiste, educa e regula, mesmo fora dos aparelhos

formais do Estado. Por sua vez, a oralidade, à luz de Alessandro Portelli, não é apenas um

canal de transmissão, mas um lugar de construção ativa da memória e da interpretação. A

palavra falada carrega significados que se renovam a cada performance, a cada gesto, a cada

silêncio que a antecede.

A  micro-história,  com  sua  atenção  aos  detalhes  e  indícios,  mostrou-se  como

abordagem metodológica adequada para ler essas narrativas como pistas de estruturas sociais

mais  amplas.  Carlo  Ginzburg  oferece,  nesse  ponto,  uma chave  de  leitura  fundamental:  o

historiador,  como  o  caçador,  precisa  ser  sensível  aos  rastros,  aos  sinais  que  escapam  à

evidência imediata, mas que revelam a lógica cultural do grupo.

Ao  propor  a  leitura  das  lendas  populares  como  formas  simbólicas  de  justiça

comunitária — “tribunais invisíveis”, como apontado no resumo inicial deste trabalho —, este

artigo  abre  caminho  para  a  construção  de  uma  metodologia  que,  no  futuro,  permitirá



compreender  como  se  produzem,  se  mantêm  e  se  atualizam  os  valores  morais  em

comunidades rurais por meio da narrativa.

Mais do que um exercício teórico, este texto é um convite à escuta atenta. Escutar as

lendas, escutar as vozes, escutar os silêncios. Porque, em Tomazina e em tantas outras regiões

do Brasil profundo, a moral não desapareceu: ela apenas mudou de tom. Não grita. Não toca

tambor. Sussurra à noite, na voz de uma história que ninguém ousa ignorar.

REFERÊNCIAS 

GINZBURG, Carlo. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e história. Tradução de Federico 
Carotti. São Paulo: Companhia das Letras, 1989.

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro perseguido 
pela Inquisição. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

GINZBURG, Carlo. Sinais: raízes de um paradigma indiciário. In: ______. Mitos, emblemas,
sinais: morfologia e história. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. p. 143-180.

PORTELLI, Alessandro. História Oral como gênero. Proj. História. São Paulo, n. 22, junho, 
2001.

THOMPSON, Edward P. Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular tradicional. 
Tradução de Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 2012.

WILLIAMS, Raymond. Marxismo e literatura. Tradução de Maria da Conceição C. C. G. de 
Almeida. São Paulo: Zahar, 1979.


